

الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن والسُّنة

# الفرقان

في تفسير القرآن

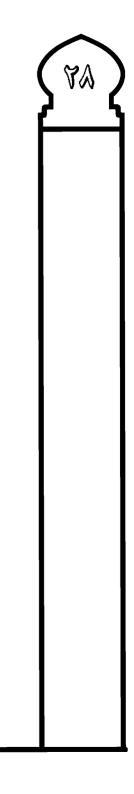
بالقرآن والسنة

الجزء الثاني والعشرون

تتمة سورة القصص - سورة العكبوت

سورة الروم - سورة لقمان - سورة السجدة





تتمة

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى بَصَكَآبِرَ لِلنَّاسِ وَهُدُى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ۞ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْعَـٰرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَـٰكَاۚ إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّنِهِدِينَ ﴿ وَلَنكِذًا ٓ أَنْشَأَنَا قُدُونًا فَنَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْمُمُرُّ وَمَا كُنْتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْيَك تَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايِنيِنَا وَلَنكِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ فَهُ كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلِنَكِن رَّحْمَةً مِّن رَّيْلِكَ لِتُسْنَذِرَ فَوْمًا مَّا أَتَنَهُم مِن فَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبُّنَا لَوْلا آرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ ءَايَنِكَ وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ لَوَلَآ أُونِي مِثْلَ مَا أُوتِي مُوسَيَّ أَوَلَمْ يَكَفُرُوا بِمَا أُونِيَ مُوسَىٰ مِن فَبَلُّ فَالْواْ سِحْرَانِ تَظْنَهَرَا وَقَالُوٓا إِنَّا بِكُلِّ كَلْفِرُونَ ۞ قُلْ مَـأْتُوا بِكِنْبِ مِّنْ عِندِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَبِعْهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَنَّبِعُونَ أَهْوَأَءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱنَّبَعَ هَوَىٰهُ بِغَيْرِ هُـدًى مِنَ ٱللَّهِ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَمُهُمْ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَّكُّرُونَ ﴿ اللَّهِ الَّذِينَ ءَالْيَنَهُمُ ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلِهِ مُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴿ كُنَّ وَلِذَا يُنْلَى عَلَيْهِمْ قَالُوٓا ءَامَنَّا بِلِهِ ۚ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَّيِّنَا ۚ إِنَّا كُنَّا مِن قَبِلِهِ، مُسْلِمِينَ ﴿ أَوْلَيْكَ يُؤْتَونَ أَجْرَهُم مَّرَّيِّينِ بِمَا صَبَرُوا وَيَدَّرَهُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ وَمِمَّا رَزَقْنَكُمْمُ يُنفِقُوكَ ﴿ وَإِذَا سَكِمُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا

عَنْهُ وَقَالُوا لَنَآ أَعَمَٰلُنَا وَلَكُمْمَ أَعْمَالُكُوْ سَلَمُّ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِى ٱلْجَلهِلِينَ ۗ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلِلْكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآأً وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ۚ ۚ ۚ ۚ ﴾

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَنَبَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى بَصَكَآيِرَ اللَّهَاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَعَلَّهُمْ بَتَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾:

﴿ وَلَقَدُ الْمُولِ الْمُعَدِ الْمُ الْمُنانُ تؤكدانُ ضرورة إيتاء الكتاب ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ الْأُولِي ﴾ وهي التي قبل قرنه منذ قرن نوح وعاد وثمود إلى قرن فرعون ومن بينهم من المهلكين ﴿ عَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ ﴾ : التوراة ﴿ بَصَايِرَ لِلنَّاسِ ﴾ : تبصّرهم تأريخ الهالكين وعاقبة الظالمين، تأتي البصائر توصيفة غالية في الذكر الحكيم خمساً، ثلاثاً تخصه نفسه : ﴿ وَهَذَ جَاءَكُم بَصَايَرُ مِن رَبِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمُةٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢) - ﴿ هَذَا بَصَايَرُ مِن رَبِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمُةٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢) - ﴿ هَذَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ورابعة للآيات الرسالية الموسوية: ﴿مَا أَنزَلَ هَـٰتُؤُلَآءِ إِلَّا رَبُّ السَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ ﴾ (٤) وخامسة للتوراة كما هنا.

والقرآن هو مجمع البصائر في كلتا المرحلتين، هما مقسومتان على توراة موسى ومعجزاته وأين بصائر من بصائر؟.

ئم ﴿بَصَكَآبِرَ﴾ هي جمع «بصيرة» وقد تكون تاؤها للمبالغة كما ﴿ٱلْإِنسَٰنُ

سورة الأنعام، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الجاثية، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ١٠٢.

عَلَىٰ نَشِيدِ بَصِيرَةٌ﴾ (١) مبالغة اطلاعه على نفسه، ويصيرة التوراة وآيات موسى فضلاً عن بصيرة القرآن هي مبالغة في الإبصار، كأنها التي تبصر الناظرين إليها، أو تبصر نفسها لهم لشدة التماعها وإشراقتها كما ﴿وَجَعَلْنَا عَايَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةٌ﴾ (٢) بصيرة تجلب إلى الإبصار إليها لمحجتها البيضاء.

﴿ بَصَكَآبِرَ لِلنَّاسِ وَهُدُى ﴾ مصدراً هي نفس الهداية وخالصها دون شوب، ﴿ وَرَحْمَةُ ﴾ وذلك المثلث البارع من الإضاءة والإلماع ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَدَّرُّونَ ﴾ الحقّ فبه يؤمنون.

﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْمُدْدِي إِذْ قَضَيْنَا إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّدِهِدِينَ ۞ ﴿:

﴿وَمَا كُنتَ﴾ بطبيعة الحال ولمّا كوّنت ﴿ بِجَانِبِ ٱلْغَـنْرِيِّ﴾ من الوادي ﴿إِذَ قَضَيْنَـاً إِلَىٰ مُوسَى ٱلْأَمْرَ﴾ الرساليّ بإنزال التوراة ﴿وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّلِهِدِينَ﴾ صورة القضية إذ ذاك، ولكنا بيناها لك وضْحَ الشمس في رابعة النهار.

﴿ وَلَكِكَنَا ۚ أَنشَأْنَا قُـرُونَا فَنَطَـاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْمُـمُرُّ وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَهْلِ مَدْيَك تَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَكِنَا وَلَكِنَا كُنَا مُرْسِلِينَ ۞﴾:

﴿ وَمَا كُنتَ ... وَلِنَكِنَّا أَنشَأْنَا قُرُونًا ﴾ منهم ﴿ فَنَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ اَلْعُمُرُ ﴾ أغفا لآ وجها لآثم أشهدناك قصصهم ﴿ وَمَا كُنتَ تَاوِيًا ﴾ مقيماً ﴿ وَتَ أَمَّلِ مَدَيَّ ﴾ لترى ما مضى على شعيب وموسى فيها ﴿ وَمَا كُنتَ ... تَتْلُواْ عَلَيْهِمْ اَيكيتنا ﴾ لترى ردة الفعل منهم ﴿ وَلَنكِنّا كُنّا ﴾ على طول خط التكليف ﴿ مُرْسِلِين ﴾ لترى ردة الفعل منهم ﴿ وَلَنكِنّا كُنّا ﴾ على طول خط التكليف ﴿ مُرْسِلِين ﴾ دونما وقفة في إرسال الرسل ، و ﴿ مُرْسِلِين ﴾ إياك لـ ﴿ تَنْلُواْ عَلَيْهِمْ اَيكِنِنا ﴾ .

﴿وَمَا كُنتَ بِحَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحْمَةً مِّن رَّيِّكَ لِتُسْنَذِرَ فَوْمًا مَّآ أَتَنَهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن فَبَلِكَ لَعَلَّهُمْ بَتَذَكَّرُونَ ۞﴾:

<sup>(</sup>١) سورة القيامة، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ١٢.

﴿ بِمَانِ الطُّورِ ﴾ من شاطئ الواد الأيمن في البقعة المباركة من الشجرة ﴿ إِذْ نَادَيْنَا ﴾ أول ما ناديناه «ما كنت» لا هنا ولا هناك لتسمع النداء والوحي فتعلم ما عُلِّمه موسى ﴿ وَلَكِن ﴾ ناديناك وأنزلنا إليك الكتاب ﴿ رَحْمَةُ مِن رَبِّك ﴾ في قمتها العالية المنقطعة النظير بين كل بشير ونذير ﴿ لِتُنذِر فَوْمُا مَنَا أَنَدُهُم مِن نَدِيرٍ مِن فَبْلِك ﴾ في الفترة الرسالية البعيدة المدى، ﴿ لَعَلَّهُم يَن نَدِيرٍ مِن فَبْلِك ﴾ في الفترة الرسالية البعيدة المدى، ﴿ لَعَلَّهُم يَن نَدِيرٍ مِن فَامرك - إذن - يا محمد عَلَى أصعب من أمر موسى، ولأن عبنَك أثقل ورسالتك أعلى وأشمل، فطريقك أطول وأعضل، فاصبر يا حامل الرسالة الأخيرة التي تحمل جوهرة خالدة من كل الرسالات.

وقد تلمح «ما كنت إذ قضينا ونادينا» أن جرى ذكر محمد في فيما نودي إلى موسى وقضي إليه، وكما نجده في بشارات توراتية باقية حتى الآن رغم تطاولات التحريفات والتجديفات! وهنا روايات تؤيد تلك اللمحة اللهمعة بحق الرسول في وأمته (۱).

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٣٠ – أخرج ابن مردويه عن ابن عباس عن النبي على قال: لما قرب الله موسى إلى طور سيناء نجيا قال: أي رب هل أحد أكرم عليك مني قربتني نجياً وكلمتني تكليماً؟ قال: نعم محمد في أكرم علي منك، قال: فإن كان محمد أكرم علي منك فهل أمة محمد أكرم من بني إسرائيل فلقت لهم البحر وأنجيتهم من فرعون وعمله وأطعمتهم المن والسلوى؟ قال: نعم أمة محمد في أكرم علي من بني إسرائيل، قال: إلهي أرنيهم، قال: إنك لن تراهم وإن شئت أسمعتك صوتهم، قال: نعم، فنادى ربنا أمة محمد أجيبوا ربكم فأجابوا وهم في أصلاب آبائهم وأرحام أمهاتهم إلى يوم القيامة فقالوا: لبيك ربنا حقاً ونحن عبيدك حقاً، قال: صدقتم وأنا ربكم وأنتم عبيدي حقاً ونحن عبيدك حقاً، قال: صدقتم وأنا ربكم وأنتم عبيدي حقاً قد غفرت لكم قبل أن تدعوني وأعطيتكم قبل أن تسألوني فمن لقيني منكم بشهادة أن لا إله إلّا الله دخل الجنة، أقول علّه تعالى أسمعهم صوتاً يشبه صوتهم إذ لا صوت لمن في الأصلاب والأرحام ذرا ولا عقل ولا تكليف!

وفي نور الثقلين ٤: ١٣٠ عن عيون أخبار الرضا عَيْنَ في باب ما جاء عن الرضا عَيْنَ من الأخبار المتفرقة حديث طويل وفيه أن رسول الله على قال: – وذكر ما في معناه بزيادة قبل فضل أمته هي «قال موسى يا رب فإن كان محمد أكرم عندك من جميع خلقك فهل في آل الأنبياء أكرم من آلى؟ قال الله جل جلاله: يا موسى أما علمت أن فضل آل محمد على جميع =

﴿ وَلَوْلَا أَن تُصِيبَهُم مُصِيبَةً بِمَا قَدَّمَتْ أَيَدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْسَا
رَسُولًا فَنَتَيِعَ ءَايَدِكِكَ وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ :

البولا امتناعية تمنع ﴿ مُصِيبَةً يِمَا قَدَّمَتُ آيَدِيهِم ﴾ في الدنيا ، وعل الجواب بقرينة ﴿ لَوَلَا أَرْسَلْتَ . . . ﴾ هو: لما أرسلنا رسولا ، وذلك مصيبة تصيب منكري الرسالات لو أن الدنيا دار جزاء ، وأنهم لا يحتجون على الله ﴿ فَيَقُولُواْ رَبّنَا لَوَلا آرْسَلْتَ إِلَيْهَا رَسُولا . . . ﴾ ولكنهم محتجون لولا الإرسال رغم ما قدمت أيديهم من التكذيب على مدار الزمن الرسالي ، فيرسل الله رسلا تترى : ﴿ رُسُلا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللهُ عَنِيزًا حَكِيمًا ﴾ (١) - ﴿ يَتَأَهُلَ ٱلْكِنَبِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتَرَقِينَ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا فَالْوَا لَوْلَاۤ أُونِى مِثْلَ مَاۤ أُونِى مُومَىٰٓ أَوَلَمْ يَحَفُرُواْ بِمَاۤ أُونِيَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ فَالْواْ سِحْرَانِ تَظَلَهَرَا وَقَالُوۤاْ إِنَّا بِكُلِّ كَفِرُونَ ۖ ۖ ﴿ :

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ ﴾ هؤلاء المشركين وأهل الكتاب أجمعين ﴿ ٱلْحَقَّ ﴾ رسول الحق محمد ﷺ بالكتاب الحق في بُعدي الشرعة وآية الرسالة ﴿ فَالْوَا ﴾ المشركون ﴿ لَوْلَا أُونِ ﴾ محمد ﴿ مِثْلَ مَا أُونِ كُوسَيَّ ﴾ من كتاب وآية رسالية ، فلا أن القرآن مثل التوراة ، ولا معجزة القرآن كالآيات الرسالية لموسى .

آل النبيين كفضل محمد على جميع المرسلين، وزيادة أخرى في جواب موسى بالنسبة لأمة محمد على الموسى لن تراهم وليس هذا أو أن ظهورهم ولكن سوف تراهم في الجنان جنات عدن والفردوس بحضرة محمد في نعيمها يتقلبون وفي خيراتها يتبججون أفتحب أن أسمعك كلامهم. . . وعبارة أخرى هي التلبيات بدلاً عما مضت: لبيك اللهم لبيك لبيك لا شريك لك لبيك أن الحمد والنعمة والملك لك لا شريك لك، قال: فجعل الله عَلَى الله الإجابة شعار الحاج . . .

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ١٩.

وهنا أجوبة ثلاثة حلاً ونقضاً وتحدياً أكتفي هنا بالثاني: ألم يكفروا ذلك الجيل المشرك بكل الرسالات ﴿أَوْلَمْ يَكُمْوُواْ بِمَا أُونِي مُوسَىٰ مِن قَبْلُ﴾ كما كفروا بما أوتيت يا محمد من بعد<sup>(۱)</sup> إذ ﴿قَالُواْ ﴾ فيك وفي موسى على سواء ﴿سِحْرَانِ تَظَنَهَرا وَقَالُواْ إِنَا بِكُلِّ كَفِرُونَ ﴾.

والحل ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالْتَهُ ﴾ (٢) - ﴿ أَوَلَتُ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ أَنَّا عَلَيْهِمْ أَنَّا وليست من لزامات آيات الرسالات المشابهة إلّا في التدليل على صدقها وهي دالة حيثما حلت، فالمشركون لم يكونوا صادقين في اعتذارهم، إذ كانوا مع أهل الكتاب في الجزيرة فلم يصدقوا بما أوتي موسى من قبل، فهنا الاعتذار باعتراض: ﴿ لَوَلاَ أُوتِ مِثْلُ مَا أُوتِ مُوسَى مُ مردود عليهم بنقض المثل ﴿ أَوْلَمْ يَكَ فُرُواْ . . ﴾ فماذا تفيدهم الممثل ﴿ أَوْلَمْ يَكَ فُرُواْ . . . ﴾ فماذا تفيدهم الممثل ﴿ الله المعترون غير تخسير .

كما و﴿ فَالُوا ﴾ أهل الكتاب هوداً أو نصارى نفس القالة: ﴿ وَإِذَا جَاءَتُهُمُّ اللَّهُ قَالُوا لَنَ نُؤْمِنَ حَقَّى نُوْقَى مِشْلَ مَا أُوتِى رُسُلُ اللَّهِ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيَّثُ يَجْمَلُ وَسَالَتَهُ قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَقَّى نُولَا مِنْ أَوْقِى مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ كفراً بإشراك حيث عبدوا العجل، وكفراً في مواضع عدة كقصة البقرة وأضرابها، وكفراً بالبشارات المحمدية المودوعة في التوراة ﴿ فَالُوا ﴾ هؤلاء الكفرة من أهل الكتاب لموسى وهارون، وللتوراة والقرآن ﴿ سِحْرَانِ تَظَلَهُ رَا ﴾ لا «ساحران»

<sup>(</sup>١) الواو في «أولم» عطف على محذوف هو الكفر بالرسالات السابقة والرسالة الأخيرة، فهم في ثالوث الكفر بالرسالة ما تشابه منها وسواها.

ثم ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ كما تتعلق بـ ﴿ أَوَلَمْ يَكُمُّوا . . ﴾ [القَصَص: ٤٨] قصداً إلى المشركين زمن موسى، كذلك تتعلق بـ ﴿ مَا أُوقِي مُوسَى ﴾ [القَصَص: ٤٨] قصداً إلى الحاضرين، توحيداً بين الحاضرين والغابرين في ذلك الكفر المماثل.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٦٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٢٤.

تعميقاً في فرية السحر كأن كلّ كيان الكتابين والرسولين سحر ﴿إِنَّا بِكُلِّ كَيْلُونَ﴾!.

ومهما كان المعنيان معنيين من ﴿ سِحْرَانِ ﴾ ولكنما الأصل هنا هما الكتابان كما يشهد له ﴿ أَهْدَىٰ مِنْهُمّا ﴾ كجواب التحدي فيهما: ﴿ سِحْرَانِ تَظُنهَرَا ﴾ بغير مَظهرهما كأنهما آية بينة، وأظهر القول هنا هو من المشركين، والكتابيون معنيون على هامشهم، فالنقض يشملهما جميعاً مهما اختلفت دركاتهما في كفرهما، وإلى جواب ثالث تحدياً أن يأتوا بمثل التوراة والقرآن:

﴿ قُلْ فَأَتُواْ بِكِنْكِ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَّبِعَهُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ ﴾:

وحين لا بد في الرسالات الإلهية من كتب الوحي ﴿ فَأَتُواْ بِكِنَابٍ مِّنْ عِندِ اللّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُما ﴾: التوراة والقرآن ﴿ إِن كُنتُمْ صَلاِقِينَ ﴾ في فرية السحر، فأتوا من عند الله بغير سحر هو أهدى منهما اتبعه، وذلك تنازل في التحدي، فإنه من واجهة أخرى قبلها ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِنْلِهِ . . . إِن كُنتُمْ صَلاِقِينَ ﴾ (١).

وترى التوراة الحاضرة هي كتاب هدّى مطلقة حتى يُتحدى بها؟ علّ القصد هنا إلى التوراة الأصيلة، أم والحاضرة المهيمن عليها القرآن مخطّئاً أخطاءها ومصوِّباً صوابها، ثم التحدي بهما جميعاً ولا أهدى منهما جميعاً ولا مثلاً لهما!، ثم الهدى في بُعد الدعوة الرسائية ماثلة في التوراة الأصلية مهما لم تكن في بُعد الحجة للداعية.

﴿ فَإِن لَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَشِّعُونَ أَهُوَآءَهُمَّ وَمَنْ أَضُلُّ مِتَّنِ اتَّبَعَ هَوَيْـهُ بِغَـنِهِ هُـدًى قِبَكُ : بِغَـنْهِ هُـدًى قِبَكَ :

﴿ فَإِن لَّر يَسْتَجِيبُواْ لَكَ ﴾ ولن ﴿ فَأَعْلَمْ ﴾ ثباتاً على علمك بالوحي بمزيد علم من ذلك التحدي ﴿ أَنَّمَا ﴾ ليس إلَّا ﴿ يَشِّعُونَ الْمَوَّاءَ هُمَّ ﴾ لا عقولهم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٣.

المتحللة عنها، غير المحجوبة بها، وذلك هو الضلال البعيد أن متبع الهوى يحاول أن تتبعه الهدى ﴿وَمَنُ أَضَلُ مِتَنِ اتَبَّعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنَ اللهِ ﴾ ضلالاً ذا بعدين بعيدين عن الهدى: اتباع الهوى – بغير هدى من الله! فقد تُوافق الهوى الهدى أحياناً كما تخالفها أخرى، وإما اتباع الهوى كأصل، ثم التخلف عن الهدى الأصل فهما أضل ضلال، وأظلم ظلم ﴿إِنَ اللّهَ لا يهدى الهوى المتخلفة عن الهدى.

وكضابطة ثابتة كل ما لا يوافق كتاب الله وسنة رسول الله، أو تخالفهما من رأي، فهو هوّى ضالة، مهما أثبتته الأدلة العلمية والعقيلة أماهيه، فإما هدى تختص هي بوحي الله، وإما هوى تعم ثالوثها نفساً وعقلاً وعلماً، كما وأن رسول الهدى ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَ ۚ ﴾ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوكَىٰ ﴾ (١) (٢).

### ﴿ ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَمُنَّمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنذَكُّرُونَ ﴿ ﴾:

وإنه قول الوحي الهدى حيث تترى على مدار الزمن دونما انقطاع ﴿وَمَا نَيْهِم مِنْ ءَلِيَةٍ إِلَّا هِىَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا وَأَخَذَنَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَهُم يَرْجِعُونَ﴾ (٣) ﴿وَلَقَدْ ﴾ تأكيد في بعدي الرسل والرسالات، وهما والكتابات، وهما والمعجزات ﴿وَصَّلْنَا لَمُمُ الْقَوْلُ ﴾ الحق المطلق ﴿لَمَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ به ولممّا إلّا شذراً منهم قليلاً وأكثرهم كافرون.

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الأيتان: ٣، ٤.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٣٢ في أصول الكافي عدة من أصحابنا عن أحمد بن محمد بن أبي نصر عن أبي الحسن على في الآية قال: يعني من اتخذ دينه رأيه بغير إمام من أثمة الهدى. وعن علي بن إبراهيم بسند متصل عن سدير قال قال أبو جعفر على : يا سدير أفأريك الصادين عن دين الله ثم نظر إلى أبي حنيفة وسفيان الثوري في ذلك الزمان وهم حلق في المسجد فقال: هؤلاء الصادون عن دين الله بلا هدى من الله ولا كتاب مبين، إن هؤلاء الأخابث لو جلسوا في بيوتهم فجال الناس فلم يجدوا أحداً يخبرهم عن الله تبارك وتعالى وعن رسوله على حتى يأتونا فنخبرهم عن الله تبارك وعن رسوله الله المناس فلم يعدوا أحداً ينبرهم عن الله المناس فلم يعدوا أحداً يعبرهم عن الله تبارك وعن رسوله المناس فلم يعدوا أحداً يعبرهم عن الله تبارك وعن رسوله المناس فلم يعدوا أحداً ينبره عن الله تبارك وعن رسوله المناس فلم يعدوا أحداً ينبره ولا المناس فلم يعدوا أحداً يعبرهم عن الله تبارك وعن رسوله المناس فلم يعدوا أحداً يعبرهم عن الله تبارك وعن رسوله الله ينسب عن الله تبارك وعن رسوله المناس فلم يعدوا أحداً يعبرهم عن الله تبارك وعن رسوله المناس فلم يعدوا أحداً ينبره الله ينسب عن الله تبارك وعن رسوله ينسب عن الله يعبدوا أحداً يعبره عن الله ينسب عن الله ينسب عن الله يعبدوا أحداً يا يعبدوا أحداً يا يعبدوا أحداً يعبدوا أحداً يعبدوا أحداً يعبدوا أحداً يعبدوا أحداً يا يعبدوا أحداً يعبدوا أحداً يعبدواً أحداً يعبدواً

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٤٨.

فهؤلاء المشركون الناكرون لوحي القرآن دونما أية حجة إلّا لجة غامرة من الهوى، غير عامرة بالهدى، ثم أولاء أهل الكتاب وكأنهم لم يؤتوا الكتاب، وأما:

#### ﴿ ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ۞ :

أترى ضميري الغائب في «قبله - به» راجعان - فقط - إلى القرآن، لأنه هنا كان محل النقض والإبرام كما ﴿ قُلُ فَأَتُواْ بِكِنَبٍ... ﴾؟ والحق في ﴿ فَلَمّا جَآءَهُمُ الْحَقُ مِنْ عِندِنا ﴾ هو الرسول الحق برسالة حقة في القرآن: ﴿ قَالُواْ لَوَلَا أُونِ ﴾ هذا الحق الرسالي ﴿ مِثْلَ مَا أُونِ عُوسَيَّ ... ﴾! أم هما راجعان إلى رسول القرآن؟ و ﴿ وَإِذَا يُنْكَ عَلَيْمٍ ﴾ لا تعني إلّا القرآن! الوجهان هما المعنيان، والرسول يُتلى عليهم كما القرآن، بل وهو أيضاً قرآن: ﴿ وَمَا عَلَنْكُ الشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ وَإِنَّ هُو إِلَا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُبِينٌ ﴾ (١)، وحتى إذا لا تناسبه أن يتلى، فهذه قرينة أنه القرآن، وتلك ﴿ ... الْحَقُّ مِنْ عِندِنا ﴾ (١) إنه نبي القرآن، فهما - إذاً - معنيَّان، فهما واحد مع أنهما اثنان.

فَ ﴿ الَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنْنَبَ مِن تَبْلِمِ ﴾ رسولاً وقرآناً ﴿ هُم بِدِ ﴾ قرآناً ورسولاً ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ وطبعاً ليسوا هؤلاء كلّ الذين أوتوا الكتاب، بل هم ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنْنَبَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ ۚ أَوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِدِ ۚ وَمَن يَكُفُرُ بِدِ ۚ فَأُولَئِكَ هُمُ اَلَخْيَرُونَ ﴾ (٣) (٤)،

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٢١.

<sup>(</sup>٤) اللر المنثور ٥: ١٣١ - أخرج ابن جرير وابن المنذر عن أبي رفاعة قال: خرج عشرة رهط من أهل الكتاب منهم أبو رفاعة إلى النبي في فآمنوا فأوذوا فنزلت: ﴿ اللَّذِينَ ءَانَبْنَهُمُ ٱلكِئنَبُ مِن مَا لَهُ الكتاب منهم أبو رفاعة إلى النبي في فآمنوا فأوذوا فنزلت: ﴿ اللَّذِينَ ءَانَبْنَهُمُ ٱلكِئنَبُ مِن مَا لَهُ الْحَدِينِ وَابن المنذر عن قتادة في الآية كنا نحدث أنها أنزلت في أناس من أهل الكتاب كانوا على شريعة من الحق يأخذون في الآية كنا نحدث أنها أنزلت في أناس من أهل الكتاب كانوا على شريعة من الحق يأخذون بها وينتهون إليها حتى بعث الله محمداً في وصبرهم على ذلك وذكر لنا أن منهم سلمان وعبد الله بن سلام.

أجل أولئك الأكارم يؤمنون به قرآناً ونبيه، لا فحسب بل و ﴿ الّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ الْكِنَابَ يَعْمِفُونَ ﴾ (١) يَعْمِفُونَهُ كَمَا يَعْمِفُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (١) يَعْمِفُونَهُ حَلَى الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) ﴿ . . . اللّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٢) (٣) وقد نص عليه في التوراة كما في النص العبراني التالي «يِدعُوا ييسرائِل إوايِل حَنْبِيا مَشُوكًاعُ إيشْ هَارُوحَ عَلْ رُوبْ عَوْنِخَا وِرَباهُ مَشِطْمَاهُ » :

بنو إسرائيل يعلمون ويعرفون أن النبي الأمي المصروع صاحب روح الهامي وصاحب الوحي»! و«المصروع» هنا تعريض عليهم حيث ﴿وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَهَامَيُ وَصَاحَبُ الْوَحِيُّ إِنَّهُ اللَّهُ الْمَالَمِينَ ﴿ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ وَلِذَا يُنْلَىٰ عَلَيْهِمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَا بِهِ ۚ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن زَيِّنَا ۚ إِنَّا كُنَا مِن قَبْلِهِ ـ مُسْلِمِينَ ۞﴾: ﴿ وَلِذَا يُنْلَى عَلَيْهِمْ ﴾ الـقرآن – أو – ونبي الـقرآن عـرضـاً عـلـيـهـم ﴿ وَالْوَاْ ءَامَنَا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٢.

 <sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥: ١٣١ - أخرج البخاري في تاريخه وابن المنذر عن علي بن رفاعة قال: كان أبي من الذين آمنوا بالنبي ﷺ من أهل الكتاب وكانوا عشرة فلما جاؤوا جعل الناس يستهزئون بهم يضحكون منهم فأنزل الله: ﴿أُولَٰتِكَ يُؤَقِنَ أَجْرَهُم مَّرَّيَّينِ بِمَا صَبَرُطً . . ﴾ [القَصَص: ١٥].

<sup>(</sup>٤) سورة القلم، الآيتان: ٥١، ٥٢.

بِهِ عَنِياً بَكتابه، وإن اختصت التلاوة بالقرآن، فحين يتلى عليهم يقولون آمنا به: تالياً ومتلواً عليهم، حيث القرآن برهان أن من جاء به رسول من عند اللَّه ﴿ قَالُوۤاْ ءَامَنَا بِهِ عَلَى الآن ﴿ إِنَّهُ اَلْحَقُ ﴾ الـمطلق ﴿ مِن رَبِّنَا ﴾ بـل لـيس فحسب الإيمان الآن فر إنَّا كُنَا مِن قَبِلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾ لـما بُشِّرنا في كتاباتنا السماوية بالقرآن ونبيه، وكنا ناظرين ظهور ذلك الحق المبين، ف:

﴿ أُولَٰكِكَ يُوْقِونَ أَجْرَهُم مَرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُوا وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ وَمِمَّا رَزَقَنَكُهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ فَالَيِّكَ \*:

مرة أولى من الأجر الموعود بما آمنوا بكتابهم وبنبيه، وأخرى أن آمنوا بما يتلى عليهم من القرآن ونبيه (١) أو الأولى بما آمنوا به من قبل، وأخرى لمّا يتلى عليهم، أم الأولى بإيمانهم في المرحلتين، ثم ﴿يِمَا صَبَرُوا﴾ (٢) في المرحلتين من الإيمان، ﴿صَبَرُوا﴾ على عقبات الإيمان وعقوباته من ضفة اللّاإيمان، لا فحسب إنهم صبروا على الأذى بل واستعلوا على الكبرياء النفسية: ﴿وَيَدّرَهُونَ ﴾: يدفعون أو يرفعون «ب» الطريقة «الحسنة» وبنفس المحسنة ﴿السّيّنَة ﴾ وكما أمروا ﴿آدفع بِالّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٣) ﴿وَمِمَا رَزَقَنَهُمُ وعن أنفسهم، بمال وقوة في الروح أو الجسم.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٣٣، أخرج أحمد والبخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن مردويه والبيهقي عن أبي موسى الأشعري قال قال رسول الله على: ثلاثة يؤتون أجرهم مرتين رجل من أهل الكتاب آمن بالكتاب الأول والكتاب الآخر ورجل كانت له أمة فأدبها فأحسن تأديبها ثم أعتقها وتزوجها وعبد مملوك أحسن عبادة ربه ونصح لسيده وفيه أخرج أحمد والطبراني عن أبي أمامة قال قال رسول الله على: من أسلم من أهل الكتاب فله أجره مرتين.

 <sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٣١ - أخرج البخاري في تاريخه وابن المنذر عن علي بن رفاعة قال: كان أبي من الدين آمنوا بالنبي على من أهل الكتاب وكانوا عشرة فلما جاؤوا جعل الناس يستهزئون بهم ويضحكون منهم فأنزل الله: ﴿ أَوْلَكِكَ يُؤَوِّنَ أَجْرَهُم مَ تَرَيِّنِ بِمَا صَبَرُولًا. . . ﴾ [القَصَص: ٥٤].

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ٩٦.

وقد تعني الحسنة والسيئة الحياة، فبالحياة الحسنة وهي الإيمانية الصابرة المثابرة، يدفعون الحياة السيئة المتكاثرة المكابرة، والتقية في مجالاتها الصالحة من الحسنة والإذاعة في غير صالحها سيئة (١): ﴿وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ مِرًّا وَعَلانِيَةً وَيَدّرَبُونَ بِٱلْحَسَنَةِ السَّيِّعَةَ أُولَائِكَ مُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ (٢).

ثم الدرءُ قد يكون دفعاً ولمّا تُصِبه السيئة وهي مشرفة، أم رفعاً كما التوبة الرافعة للمعصية، وكذلك ترك كبائر السيئات وفعل كبائر الحسنات، وعلى أية حال فسنة الحياة الإيمانية المليئة بالشبكات والشوكات والحرمانات هي - حتى المقدرة - أن تدرأ السيئة بالحسنة، فقد تكون الحسنة هي التقية وأخرى هي الجهاد والمقاتلة كلَّ في سبيل الحفاظ على صالح الإيمان والمؤمنين، فالحياة التي تفني في سبيل القضاء على الكفر هي من الحسنة التي تدرأ بها السيئة، كما وكل ما ينفق من مال وحال ومنال وعقل وعلم في سبيل درءِ السيئات هي من الحسنة، «فلا تكونن ممن يقول في شيءِ أنه في شيءِ خاص» ما وسعت الدلالة لمداليل واسعة شاسعة.

﴿وَإِذَا سَكِمُوا اللَّغَوَ أَغَرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَغَمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُو سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَنِى الْجَاهِلِينَ ﷺ:

أولئك الأكارم من أهل الكتاب، المؤمنون بالقرآن ونبيه هم صابرون في إيمانهم صامدون، ومن تصبُّرهم في الله ﴿وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ ﴾ حين انتقلوا من كتابهم إلى القرآن، سمعوا من أهل ملتهم السابقين ﴿أَعْرَضُوا عَنْهُ ﴾

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ١٢٣ في أصول الكافي عن أبي عبد الله عَلَيْ في قول الله مَخْوَلُكُ : ﴿ أُولَلِيكَ يُؤْفَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَيِّينِ بِمَا مَسَبُوا ﴾ [القصص: ٥٤] على التقية، ﴿ وَيَدْرَهُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ ﴾ [القصص: ٥٤] قال: الحسنة التقية والسيئة الإذاعة.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٢٢.

والإعراض عن اللغو هو عدم التأثّر به، والإجابة عنه، وهو من شيم المؤمنين الصادقين ﴿وَإِذَا مَرُّواْ بِاللَّهِ مَرُّواْ كِرَامًا﴾ (١) ولم يقولوا لغوا جواباً عن لغو بل ﴿وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُنَ فلماذا اللغو إذاً، فكما لا نسمعكم لغوا إذ لم تؤمنوا فلا تُسمعونا لغوا إذ آمناً، وليس منها إلا ﴿سَلَمُ عَلَيْكُمْ فِي لفظة القال وواقع الحال والأعمال ﴿وَإِذَا خَاطَبُهُمُ الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴾ (٢)! ﴿لَا نَبْنَنِي ٱلْجَنِهِلِينَ ﴾ اللاغين بلغوا القول وزخرفه رغم ما يبغون علينا هؤلاء المجاهيل، وهذا من درء السيئة بالحسنة، ﴿لَا نَبْنَغِي ٱلْجَنِهِلِينَ ﴾ اللاغين مستقيم.

وهذه مفاصلة حسنة بينهم وبين اللاغين، إعراضاً عن المقابلة بالمثل أولاً، وجدالاً بالتي هي أحسن ثانياً، وسلام عليهم إعلاماً أنهم ليسوا لهم إلا سلامة ثالثاً، ثم متاركة معهم أخيراً: ﴿لا نَبْنَغِي ٱلْجَلِهِلِينَ﴾ أن نكالمهم أو نجالسهم إذا هم مصرون على الجهالة (٣).

ويا له من أدب بارع يقابلون به السوء الهارع، إذ هم يحتاجون إلى مزيد من صامد الإيمان، فلا يهتاجون أمام اللغو من قولة للإيمان، وإنما هو

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ٦٣.

روى محمد بن إسحاق في السيرة «ثم قدم على رسول الله الله وهو بمكة عشرون رجلاً أو قريباً من ذلك من النصارى حين بلغهم خبره من الحبشة فوجدوه في المسجد فجلسوا إليه وكلموه وسألوه ورجال من قريش في أنديتهم حول الكعبة فلما فرغوا من مساءلة النبي علما أرادوا دعاهم إلى الله تعالى وتلا عليهم القرآن فلما سمعوا القرآن فاضت أعينهم من الدمع ثم استجابوا لله وآمنوا به وصدقوه وعرفوا منه ما كان يوصف لهم في كتابهم من أمره فلما قاموا عنه اعترضهم أبو جهل بن هشام في نفر من قريش فقالوا لهم: خيبكم الله من ركب! بعثكم من وراءكم من أهل دينكم ترتادون لهم لتأتوهم بخبر الرجل فلم تطمئن مجالسكم عنده حتى فارقتم دينكم وصدقتموه فيما قال؟ ما نعلم ركباً أحمق منكم! فقالوا لهم: سلام عليكم لا نجاهلكم لنا ما نحن عليه ولكم ما أنتم عليهم لما نأل أنفسنا خيراً».

الترفع والسماحة وحب الخير حتى للمسيئين، مهما اقتضى الخير استئصالهم إذا كانوا مفسدين.

﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكُنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَأَةً وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ۞﴾:

إن رسول الهدى كان يحب أن يهدي الضالين كلهم أو جلّهم فيضيق صدراً بما يرى من صمودهم على الضلال قلقاً، ويحاول ليل نهار أن يحصل على عدد أكثر ممن يهتدي إلى الله، فنزلت هذه وأضرابها مسلية خاطره القلق ﴿إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَغُ ﴾(١) - ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُ مَّر . . ﴾(٢) و﴿إِنّكَ لَا الله لله وَإِنّ عَلَيْكَ هُدَنهُ مَ . . . ﴾(٢) و﴿إِنّكَ لَا تَجْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ هدى التوفيق إلى صراط تَجْدِى مَن أَحْبَبُ ﴾ هداه ﴿وَلِنكِنَ الله يَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ هدى التوفيق إلى صراط مستقيم بدلالتك الرسالية الوافية، فلا بد لواقع الهدى من ضم الهديين، هدي منك تدليلاً إلى شرعتك، وهدي من الله توفيقاً لتقبلها والإقبال إليها، وليس يوفق الله عبداً إلّا أن يريد هو الهدى فاهتدى بما تحرّى ووفقه الله ﴿وَالنِّينَ اهْنَدُواْ زَادَهُمْ هُدُى وَهَائنَهُمْ تَقْوَنهُمْ ﴾(٣).

وقد يروى عن رسول الهدى قوله في واقع الضلالة والهدى: «بعثت داعياً ومبلغاً وليس إلي من الهدى شيء وخلق إبليس مزيناً وليس إليه من الضلالة شيء» (٤)، وهو على لا يعني من السلب إلّا التدليل في الهداية أو التضليل، ولا من الإيجاب إلّا واقعهما في حقل التخيير وليس التسيير.

 <sup>(</sup>١) سورة الشورى، الآية: ٤٨.
 (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٥: ١٣٤ - أخرج العقيلي وابن عدي وابن مردويه والديلمي وابن عساكر وابن النجار عن عمر بن الخطاب قال قال رسول الله عليه النجار عن عمر بن الخطاب قال قال رسول الله عليه النجار عن عمر بن الخطاب قال قال رسول الله عليه النجار عن عمر بن الخطاب قال قال رسول الله عليه النجار عن عمر بن الخطاب قال قال رسول الله عليه النجار عن عمر بن الخطاب قال قال وابن عمر بن المعالم النجار على النجار على النجار عن النجار النجار عن النج

وفي نور الثقلين ٤: ١٣٤ في أصول الكافي محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن عيسى عن ابن فضال عن علي بن عقبة عن أبيه قال قال أبو عبد الله عليه : اجعلوا أمركم هذا لله ولا تجعلوه للناس فأما ما كان لله فهو لله وما كان للناس فلا يصعد إلى السماء ولا تخاصموا بدينكم الناس فإن المخاصمة ممرضة للقلب إن الله تَحَقَّقُ قال لنبيه ﷺ ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحَبَّتَكَ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَامً ﴾ [القصص: ٢٥] وقال: ﴿ أَفَانَتَ تُكُرُهُ النَّاسَ حَقَّ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ =

فليس الرسول هادياً إلّا في حقل الدلالة الرسالية: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهَدِىٓ إِلَىٰ مِرَطِ مُسْتَقِيمِ﴾ (١) ثم الهدى الواقعية توفيقاً لها فوصولاً إليها هي من الله لا سواه، فالثابتة له هي هداية البيان، والمسلوبة عنه هي هداية التوفيق.

هذه هي الوجهة العامة للآية وأضرابها، وأما الخاصة، المتناحرة فيها بين روايات العامة والخاصة فمما يجب أن نذود عن ساحة القرآن الحكيم، ما يمس من ساحة الرسول في أم ربيه ووصيه علي أمير المؤمنين، نكاية أولى على الرسول مصارحة، وثانية عليه إشارة في الإزراء بأخيه في أبي طالب أبيه، ومن أشنع ما رووه أن النبي في كان يحب إسلام أبي طالب فنزلت ﴿إِنَّكَ لاَ بَهِي مَنْ أَحْبَبُكَ...﴾. وكان يكره إسلام وحشي قاتل حمزة فنزلت فيه ﴿يَعِبَادِى اللَّينَ أَسَرَقُوا عَلَى أَنفُسِهِم لا نَقْنَطُوا مِن رَحْمَةِ اللَّهِ...﴾ (٢) «فلم يسلم أبو طالب وأسلم وحشي» (٢) وذلك البعيد البعيد عرض للمعارضة بين حب الله ورسوله، نكاية بالإمام على عَيْنَيْن ، والمختلِق أعمى!

وروايات أئمة أهل البيت على عن رسول الله على متظافرة في إيمان أبي طالب، وقد ألفت فيه كتب فذة وأنشدت أشعار، والشعر والنثر المنقول عنه شاهد لإيمانه، وقد آوى النبي على صغيراً وحماه كبيراً وحتى النفس الأخير من حياته كان من أعظم المناصرين له على! وقد تبلغ أشعاره في مدح النبي وتصديقه سفراً فذاً، كما الروايات في إيمانه.

 <sup>(</sup>۱) سورة الشورى، الآية: ۵۲.
 (۲) سورة الزمر، الآية: ۵۳.

<sup>(</sup>٣) في المجمع قيل نزول قوله: ﴿إِنَكَ...﴾ في أبي طالب فإن النبي ﷺ كان يحب... رووا ذلك عن ابن عباس وغيره، وفي الدر المنثور ٥: ١٣٣ عن أبي هريرة قال: لما حضرت وفاة أبي طالب أتاه النبي ﷺ فقال: يا عماه قل لا إله إلّا الله أشهد لك بها عند الله يوم القيامة فقال: لولا أن تعيرني قريش يقولون ما حمله عليها إلّا جزعه من الموت لأقررت بها عينك فأنزل الله: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْرِي مَنْ أَحْبَبُتَ وَلَكِئْ اللّهَ يَهْدِي مَن يَشَاءٌ وَهُو أَعْلَمُ بَالْمُهُمّتِينَ ﴾ .

﴿ وَقَالُواْ إِن نَتِّيعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَّفَ مِنْ أَرْضِنَا ۚ أَوَلَمْ نُمَكِّن لَّهُمْ حَرَمًا ءَامِنًا يُجْهَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءِ رِزْقًا مِن لَدُنًا وَلَكِكَنَ أَكُنُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَرْبَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا فَنِلْكَ مَسَكِكُنَّهُمْ لَرَ شُنكُن مِنْ بَعْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلًا ۗ وَكُنَّا خَنْ ٱلْوَرِثِينَ ۖ ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أَمِّهَا رَسُولًا يَنْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَدتِنَأً وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَيْتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِلْمُونَ ﴿ وَمَا أُوتِيتُم يِّن شَيْءٍ فَمَنَاعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتُهَا ۚ وَمَا عِنــدَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَيَّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَعَدْنَهُ وَعَدًّا حَسَنًا فَهُوَ لَنقِيهِ كُمَن مَّنَّعَنَهُ مَتَنعَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا ثُمَّ هُوَ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ مِنَ ٱلْمُخْضَرِينَ ۞ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرِّكَآءِى ٱلَّذِينَ كُسُتُمْ تَزْعُمُونَ ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ رَبَّنَا هَـُثُوْلَآهِ ٱلَّذِينَ أَغْوَيْنَا ۚ أَغْوَيْنَا هُمْ كُمَا غَوَيْنًا ۚ تَبَرَّأَنَا ۚ إِلَيْكُ مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ إِنَّ وَقِيلَ ٱدْعُوا شُرِّكَاءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَمُمْ وَرَأُواْ ٱلْعَذَابُ لَوْ أَنَّهُمْ كَانُوا بَهْنَدُونَ ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبَنُدُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ فَعَمِيتَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَنْبَآءُ يَوْمَهِذِ فَهُمْ لَا يَتَسَآءَلُونَ اللَّهِ فَأَمَّا مَن تَابَ وَوَامَنَ وَعَمِلَ صَدلِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُقْلِحِينَ ۞ وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا يَشَآهُ وَيَخْتَاذُ مَا كَانَ لَمُهُ ٱلْحِيرَةُ سُبْحَنَ ٱللَّهِ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ وَهُوَ ٱللَّهُ لَآ إِلَنَهُ إِلَّا هُوُّ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةِ ۚ وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ

هنا قولة أخرى عاذرة غادرة للمتخلفين عن الإيمان من هؤلاء المشركين القاطنين في حرم الله، بعد ما وُجموا بنقض وتحدِّ في قولتهم الأولى، وشهدوا أن الرسول حق، يردها الله عليهم بإجابات عدة تستأصل كلِّ أعذارهم وأغدارهم، فإما أن يؤمنوا أم يظلوا كافرين لمصلحيات متخلفة خاوية: ﴿وَيَمَمَدُوا بِهَا وَاللَّهُ النَّهُمُمُ ظُلْمًا وَعُلْزًا ﴾ (١)!

﴿ وَقَالُوٓا إِن نَشِيعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَفَ مِنْ أَرْضِنَاۚ أَوَلَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنَا يُجْهَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقًا مِن لَدُنَّا وَلَكِنَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۖ ﷺ :

﴿إِن﴾ هنا دليل قربهم إلى الإيمان لظهور الحجة وبهور الحجة، أم إظهاراً لقربهم لولا المانع، و﴿ نَتْبِع الْمُدَىٰ ﴾ دليل تصديقهم لها وإلّا لم يسمّوها هدّى، و﴿ مَعَكَ ﴾ دليل أنه على لم يطلب منهم اتباعه، بل اتباع الهدى معه، الهدى التي معه، واتباعها معه إلى الله.

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ١٤.

﴿ نُنَخَطَفَ مِنْ أَرْضِنَأَ ﴾ وهي الحرم المستفاد من ﴿ أَوَلَمْ نُمَكِّن لَهُمْ حَرَمًا ﴾ والتخطف هو الاختلاس بسرعة، إذ لا تمهلنا كتلة الشرك أن نظل هنا بعد أن آمنا!.

وهنا عليهم ردودٌ عدة تلميحة وتصريحة، ومن الأولى المعطوف عليه المعروف لـ ﴿ أَوَلَمْ نُكَكِّن . . . ﴾ ك: ألم نمكن المؤمنين طول التاريخ الرسالي ونورثهم الأرض كما في بني إسرائيل والذين من قبلهم ومن بعدهم حتى هذه الرسالة الأخيرة، مهما تحملوا – على طول الخط – صعوبات هي طبيعة الحال في مسيرة الإيمان بسيرته خلاف اللاإيمان.

ومن التصريحة كرد حاضر هو المعطوف هنا ﴿أَوَلَمْ نُمَكِّن . . . ﴾ فقد مكنه الله لهم وهم مشركون، ﴿حَرَمًا ءَامِنًا ﴾ يحترمونه فلا يحاربون فيه إلّا شذراً نذراً وهم عارفون تلك الحرمة المنقطعة النظير في ذلك الحرم المحترم (١).

فمن ذا الذي مكنه لهم حرماً آمناً – وهم لا حرمة لهم – إلّا الله، أمناً تكوينياً وتشريعياً، فأحرى لهم ذلك الأمن إن آمنوا وطبقوا شرائط الإيمان.

وهنا ﴿ اَمِنَا ﴾ بدلاً عن «مأموناً فيه» للتدليل على مدى الأمن فيه كأنه هو الأمن فضلاً عن قاطنيه كما ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَامِنًا ﴾ (٢) ثم الكعبة المباركة

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ١٣٥ في روضة الواعظين قال علي بن الحسين ﷺ كان أبو طالب يضرب عن رسول الله ﷺ الله أن قال –: فقال أبو طالب: يا بن أخ إلى الناس كافة أرسلت أم إلى قومك خاصة؟ قال: لا بل إلى الناس أرسلت كافة الأبيض والأسود والعربي والعجمي، والذي نفسي بيده لأدعون إلى هذا الأمر الأبيض والأسود ومن على رؤوس الجبال ومن في لجج البحار ولأدعون السنة فارس والروم، فتخيرت قريش واستكبرت وقالت: أما تسمع إلى ابن أخيك وما يقول؟ والله لو سمعت بهذا فارس والروم لاختطفتنا من أرضنا وتقلعت الكعبة حجراً حجراً فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿وَقَالُوا إِن نَتَيْعِ الْمُدَىٰ . . . ﴾ [القصص: ١٥] أقول: طبعاً لم يكونوا هم كل قريش، وإنما هم الذين وجموا بتلك البراهين ولم يبق لهم عذر إلّا هذا، كما تدل الآية .

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۹۷.

يزيد أمناً لحد كأنه بنفسه الأمن: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَآمَنًا ﴾ (١) ومما لا يريبه شك أن مكة المكرمة هي أأمن البلاد تكوينياً وتشريعياً وحتى قبل الإسلام، وقد كان يتخطف الناس من حولهم: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَبُنْخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِم ۚ أَفِيالْبَطِلِ يُوْمِنُونَ وَبِغِمَةِ اللهِ يَكُفُرُونَ ﴾ (٢) ولقد آمن قليل من هؤلاء العاذرين فآواهم الله وأيدهم بنصره مهما هاجروا: ﴿ وَآذَكُرُوا لَا اللهُ وَأَيْدَهُم النَّاسُ فَعَاوَىٰكُمْ وَأَيْدَكُم النَّاسُ فَعَاوَىٰكُمْ وَأَيْدَكُم بِغَمْرِهِ، وَرَزَقَكُم مِن الطَيِبَاتِ لَعَلَّاكُمْ مَنْ أَنْ الطَيِبَاتِ لَعَلَّاكُمْ مَنْ الطَيْبَاتِ لَعَلَاكُمْ مَنْ الطَيْبَاتِ لَعَلَّاكُمْ مَنْ الطَيْبَاتِ لَعَلَاكُمْ مَنْ الطَيْبَاتِ لَعَلَاكُمْ مَنْ الطَيْبَاتِ لَعَلَاكُمْ مَنْ الطَيْبَاتِ لَعَلَامِ اللهُ وَلْهَالُونَ الْنَاسُ فَعَاوَلَاكُمْ مَن الطَيْبَاتِ لَعَلَامُ اللهُ مَنْ الطَيْبَاتِ لَعَلَامُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْعِمَالَامُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُولِ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلِيلُهُ اللهُ وَلِيلُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

﴿ . . . حَرَمًا ءَامِنَا يُجْنَى إِلَيْهِ تُمَرَّتُ كُلِّ شَيْءٍ والإجباء هـ و الإجلاب و في كلّ مكان في كلّ مستقبلاً مما يدل على استمرارية جبيها من كلّ مكان في كلّ مستقبل أكثر مما كان، وطبعاً حسب الحاجيات الوقتية والمستمرة للحجيج والمعتمرين والقاطنين.

و ﴿ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ تعم ثمرات القلوب كما في دعاء إبراهيم ﴿ فَأَجْعَلَ أَفَيْدَهُ مِن النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِم وَآرَزُقْهُم مِّنَ الشَّمَرَتِ. . . ﴾ (٤) إلى سائر الثمرات العلمية والعقلية والاقتصادية والسياسية أماهيه، كما هي قضية الحال في ذلك المجال بالحشد العظيم من الحجاج وسائر الزوار، ﴿ رَزَقًا مِّن لَدُنّا ﴾ وهو الرزق المتميز المنقطع النظير في المعمورة كلها، جمعاً في هذا البلد الأمين بين كلّ الثمرات، في تلك الأرض القاحلة التي لا ماء وافراً فيها ولا كلاء!.

﴿وَلَكِنَّ أَكُنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ جاهلين هذه النعمة والمكرمة العظيمة أو متجاهلين عنها، وعن أن الذي مكن لهم وآمنهم ليس هو الشرك بالله، بل هو كرامة من الله بقبلة المؤمنين ومأمن الإيمان!.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>۲) سورة العنكبوت، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم، الآية: ٣٧.

ثم وأقلهم يعلمون وهم الذين آمنوا وحقق الله لهم وعدهم كما مضت في آية الأنفال (٢٦)، مهما كان منهم ﴿وَيَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَقَنَتُهَا أَنفُتُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً ﴾ (١)! ولقد طمأن الله المؤمنين بنصرة من لدنه كما ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوْقِ الدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ (٢) مهما كانت في سبيل الإيمان عراقيل وعقبات.

فحتى إذا تُخُطِّفوا من أرضهم، فهل إن عِرضهم المتخطَّف أولى بالصيانة أم أرضهم، وقضية الإيمان الصادق اليقين أن يضحي المؤمن للحفاظ عليه بكل ما لديه فضلاً عما وعدهم الله من النصر مهما كان سبيله شائكاً ﴿فَصَبْرٌ جَيالًا وَاللّهُ الْنُسْتَعَانُ﴾ (٣).

ثم البقاء على أرض الوطن لا يضمن الأمن حين تكون الحياة متخلفة عن شرعة الله والمعيشة بطرة:

﴿ وَكُمْ أَهْلَكَ نَا مِن قَرْبَكِمْ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا ۚ فَلِلَكَ مَسَكِنُهُمْ لَوْ تُسْكُن مِنْ بَدْ بَشَكُن مِنْ بَدْ وَكُنّا مَنَ أَلْوَرِثِينَ ﴿ ﴾: بَقَدِهِرْ إِلَّا قَلِيلًا وَكُنّا مَحَنّا خَمْنُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾:

وذلك نقض ثان وحجة ثالثة تدحض عاذرتهم ﴿وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَرْبَكِمْ ﴾ مجتمع كافر غادر ﴿بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا ﴾ فالنعمة المعيشة حين تُحوَّل إلى النَّعمة فهي بَطِرة مُلهية ، فالبَطْر دهش يعتري الإنسان من سوء احتمال النعمة وقلة القيام بحقها وصرفها إلى غير وجهها ، فبطر المعيشة هو جعلها مبطرة ملهية في غير ما حقِّ «والدهر يومان يوم لك ويوم عليك فإذا كان لك فلا تبطر وإذا كان عليك فاصبر فبكلاهما ستختبر».

وقد تكون ﴿بَطِرَتُ﴾ من كلا البطر: الشق، والبَطَر: تجاوز الحد في

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ١٨.

المَرَح، فعلها لذلك تعدت بنفسها إلى مفعولها، فقد شقت معيشتها إلى غير عيشتها فبدلت نعمة الله كفراً، وتجاوزت الحد في المرح والتغنج في النعمة فأصبحت نعمة ونقمة.

﴿ فَتِلْكَ ﴾ البعيد الرذيل العزيل ﴿ مَسَنِكُنَّهُم ﴾ البطرة العطرة العالية الغالية ﴿ وَتَلَمَّ مِنْ بَعْدِهِم ﴾ وقد يعم الاستثناء هنا مثلثاً من المستثنى منه أن «أهلكنا.. إلّا قليلاً – لم تسكن إلّا قليلاً منها – من بعدهم إلّا قليلاً » قلات ثلاث في استثناءات ثلاثة، مهما كان الأوسط منها يقتضي أدبياً «إلا قليلاً» لكن الآخران يقتضيان النصب كما هو، والجمع بين الكل يقتضي النصب.

فقد أهلكنا إلّا قليلاً منها، ولم تسكن ما هلكت إلّا قليلاً منها، ولا من بعدهم إلّا سكنى قليلة حيث أصبحت ممرات المارة المستفيدة منها قليلاً دون أن تتخذ مساكن دائمة ﴿وَكُنّا غَنُ ٱلْوَرِثِينِ﴾ إذ لا ساكن لها، فكما أن لله ملك السماوات والأرض في الأصل، ثم يجعلنا مستخلفين في بعض الملك مجازياً عارضياً ووقتياً، كذلك له هذا الثاني الذي يستخلفنا فيه حين تهلك أو يهلك أهلوها، فقد تهلك القرية بأهلها فلا بيوت حتى تُسكن وإن قليلاً، وقد يهلك أهلوها وتهلك هي بعضاً فتبقى بعض البيوت عامرة أو شبه عامرة فلا تُسكن إلّا قليلاً ﴿وَكُنّا خَنُ ٱلْوَرِثِينِ﴾ على أية حال.

فيا أهالي أم القرى المرزوقة من كلّ الثمرات لا تبطروا معيشتها فتستحقوا الهلاك والدمار، فإن بطر المعيشة هو السبب الأصيل لهلاك القرى باستهلاكها، وقد أوتيتم ذلك الحرم الآمن، فاحذروا أن يحل بكم الهلاك كما بالغابرين، فقد بقيت قراهم شاخصة تحدِّث عن مصارع أهليها ولم يرثها أحدٌ بعدهم ﴿وَكُنَا خَنُ الْوَرِثِينِ﴾.

﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكِ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِى أَمِنَهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ مَايَنِنَا وَمَا كُنَا مُهْلِكِي ٱلْقُرَوتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِلْمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مُلْكِنُونَ اللَّهِ اللَّهُ مُعَلِّكِي ٱلْقُرَوتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِلْمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مُلْكِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَالِكِي ٱلْقُلْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُعَالِكِي الْقُلْمُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ليس - فقط - إهلاك القرى أن بطرت معيشتها إلّا بحجة قاطعة تبين حق المعيشة عن باطلها، أن يبعث في أمها - لا كلها - رسولاً، فأم القرى وعاصمتها متبعة بطبيعة الحال في حق أم باطل، ﴿وَمَا كَانَ﴾ على طول خط التكليف ﴿رَبُكَ الذي أرسلك في أم القرى ﴿مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَى يَبْعَثَ فِي أَمِ القرى ﴿مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَى يَبْعَثَ فِي أَمِ القرى ﴿مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَى يَبْعَثَ فِي أَمِ القرى رَسُولاً ﴾ لا فحسب ﴿يَبْعَثَ بل و ﴿يَنْلُواْ عَلَيْهِم ﴾ كل القرى آياتنا ﴿يَنْلُوا ﴾ بنفسه أم مرسليه الحاملين دعوته معصومة عاصمة ﴿وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إلّا لَمَا مُنْذِرُونَ ﴾ (١) ﴿وَمَا صَعَنَا مُهْلِكِي ٱلْقُرَت إِلّا وَأَهْلُهَا ظَلِيمُون ﴾ فإنهم رغم مُنْذِرُونَ ﴾ (١) ﴿وَمَا الله يَتحمل في حياة التكليف دون الظلامات اليسيرة القصيرة: ﴿وَإِذَا آرَدُنَا أَن تُبْلِكَ فَرَيَةً لَمُنَا مَنْ مَنْ فَي عَيْمَا الْقَرْلُ فَدَمَرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴾ (١) ﴿وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَهُم فِي حِياة الْتَكْلِيف دون الظلامات اليسيرة القصيرة: ﴿وَإِذَا آرَدُنَا أَن تُبْلِكَ فَرَيَةً أَمْرَنَا مُتُولِكُ ﴾ (١) ﴿وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَهُم عِعْدَابٍ مِن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوْلاً أَرْسَلْت إِلْهَا رَسُولا ﴾ (١) ﴿ وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَهُم مِعْلَكِ الْقُرَلِ مُنْ وَلَهُ كُنَا اللهُ لَيْكُنَ رَبُّكَ الْقَرْلُ مُنْ وَلَاكُمُ اللهُ وَلَوْلُ أَنْ الْمَلْتَ إِلْمَالًا وَلَا اللّهُ وَلَوْلُونَ الْمَالَا وَلَا أَرْسَلْتَ إِلْمَالًا وَلَا اللّهُ وَلَوْلُونَ الْمَالُكُ اللّهُ وَلُولًا أَنْ اللّهُ اللّهُ وَلُولَا أَلُولًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلَاكُ أَلْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

﴿وَمَا أُوتِيتُم تِن شَيْءٍ فَمَتَنَعُ الْحَيَوٰةِ الدُّنْيَا وَزِينَتُهَا ۚ وَمَا عِنــَدَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبَقَيَّ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ۞﴾:

وهذه حجة رابعة تقطع معاذيرهم عن بكرتها أن أرضكم وكل ما عليها ولكم ﴿وَمَا أُوتِيتُم قِن شَيْءِ فَمَتَكُم ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيا﴾ فحتى إذا خُطِّفتم من أرضكم إن اتبعتم معي الهدى، فما هي أرضكم وكل حياتكم إلّا متاع الحياة الدنيا

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٣١.

وزينتها أمام عرضكم فلتشتروا بها ما عند الله ﴿وَمَا عِنـدَ اللَّهِ خَيْرٌ﴾ مما أوتيتم ﴿وَأَبْقَئَ أَفَلَا تَمْقِلُونَ﴾ رجـاحـة الـهـدى عـلـى الـردى، وإن ﴿وَمَا عِنـدَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَيَّ﴾ من متاع ﴿الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا﴾؟(١).

وذلك هو التقويم الأخير لكل ما أوتيتم من شيء فتخافون أن تُختطف منكم إن آمنتم، والمفاضلة بين أمان الإيمان وأمان اللاإيمان بحاجة إلى عقل عن الحياة وقيمتها، في مفاصلة بين وعد الله لقبيل الإيمان ووعد الشيطان لقبيله اللاإيمان:

﴿ أَفَهَنَ وَعَدْنَاهُ وَعَدًا حَسَنًا فَهُو لَنقِيهِ كُمَن مَنْعَنَاهُ مَتَنَعَ الْحَيَوْةِ الدُّنَيَا ثُمَّ هُو بَوْمَ الْقِينَمَةِ مِنَ الْمُخْضَرِينَ ﴿ ﴾:

كلا الوعد الحسن ومتاع الحياة الدنيا من الله لأهل الآخرة والدنيا، والوعد الحسن لأهله هو الحياة الطيبة في الدارين ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَن أَنْ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِبَنَامُ حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ (٢) فر حَيَوةً طَيِّبَةً الشملهما، و«لنجزينهم» تخص الأخرى.

كما وهي حياة النصرة الربانية فيهما: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْمُمَادِ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَيَوْمَ الْأَشْهَالُ ﴾ (٣) وأما من ﴿مَنْعَنْنُهُ مَتَنَعَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا﴾

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٣٥ - أخرج مسلم والبيهقي في الأسماء والصفات عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: يقول الله عكل : يا بن آدم مرضت فلم تعدني، فيقول: رب كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ فيقول: أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده، ويقول: يا بن آدم استسقيتك فلم تسقني فيقول: أي رب كيف أسقيك وأنت رب العالمين؟ فيقول تبارك وتعالى: أما علمت أن عبدي فلاناً استسقاك فلم تسقه أما علمت أنك لو سقيته لوجدت ذلك عندي، قال: ويقول: يا بن آدم استطعمتك فلم تطعمني، فيقول: أي رب وكيف أطعمك وأنت رب العالمين، فيقول: أما علمت أن عبدي فلاناً استطعمك فلم تطعمه أما أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي؟

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٥١.

مطمئناً إليها، غافلاً عن الأخرى فـ ﴿ هُو يَوْم كَالْتِينَكَة مِن الْمُحْصَرِين ﴾ لسوء الحساب، حيث المحضرون هم المجبَرون على الحضور، حساباً لسيئاتهم وتحسباً لعقوباتهم، والحاضرون يوم الحساب هم أعم من المحضرين، كما في آيات ثمان تعد المحضرين من المعذبين اللهم إلّا البعض منها حيث تستثني عن الإحضار عباد الله المخلصين: ﴿ فَكَذَّبُوهُ وَإِنَّهُم لَمُحْمَرُونٌ ﴾ (١) ﴿ إِلّا اللّه اللّه الله الله الله المعلما الله المعلما الله المعلما الله المعلما الله المعلما الله المعلما الله العياة العباد، صحيح أن من الممتعين متاع الحياة الدنيا من يتذرّعها للحياة الأخرى، إلّا أن التقابل بينهم - هنا - وبين «من متعناه متاعاً حسناً» يختص هؤلاء الممتعين بمن ﴿ وَرَضُوا بِالْحَيْقُ اللّهُ يَا وَالْمَالُولُ يَهَا ﴾ (٣) فعتى إذا لم تخلف حياة المتاع عذاباً في الأخرى، فقد يكفي أنها محرمة لها، وهل من عاقل يرجح هذه الفانية الهزيلة الرذيلة على تلك الباقية الفضيلة؟! فضلاً عن أنها يرجح هذه الفانية الهزيلة الرذيلة على تلك الباقية الفضيلة؟! فضلاً عن أنها تخلف العذاب الدائب فيها، ذلك! وإلى سائر المفاصلات بين الفريقين في النشأتين، ذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد!:

# ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرِكَآءِى الَّذِينَ كُنتُر تَرْعُمُونَ ﴿ ﴾:

وهؤلاء الشركاء المزعومون هم بين خيّرين كالملائكة والنبيين، والشريرين كفرعون ونمرود وسائر الطاغين، ثم عواني بينهما ككلّ الأصنام والأوثان إذ لا عقل لها حتى تكون لها خيرة خيّرة أم شِرِّيرة، فالأولون ناكرون أنهم شركاء، هناك كما هنا، والأوسطون ينكرون حق الشركة، معترفون بباطلها فهناك يستسلمون، والآخرون لا عقل لهم فيصدقوا وينكروا، والثلاثة شركاء في نكران شركهم مع الله إذ تزول الحجب فتظهر الحقائق: ﴿ فَرَيّلنَا بَيْنَهُم مَّ وَاللّ شُركانًا نَعْبُدُونَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية: ١٢٧. (٢) سورة الصافات، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٧.(٤) سورة يونس، الآية: ٢٨.

﴿ قَالَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ رَبَّنَا هَـٰتَوُلَآءِ الَّذِينَ أَغَوَيْنَا أَغُوَيْنَاهُمْ كَمَا غَوَيْنَا أَنَارَأَنَا إِلَيْنَ أَغُويْنَا أَغُويْنَاهُمْ كَمَا غَوَيْنَا أَنَارَأَنَا إِلَيْنَ أَغُويْنَا أَغُويْنَاهُمْ كَمَا غَوَيْنَا أَنَارَانَا اللَّهُ اللّ

﴿ اَلَٰذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ ﴾ هنا هم الشركاء الطغاة بين داعية إلى نفسها ، أم إلى أصنامها ، دون الأولين الأكارم ، فهؤلاء هم حَصَب جهنم وأولاء من السابقة لهم الحسنى : ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُم لَهَا وَرِدُوهَا وَكُولًا وَكُلَّ مِنَا الْمُدَّلَةِ عَالِهَةً مَّا وَرَدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ . . إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِنَا ٱلْحُسَنَى أَوْلَتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ اللَّهِ ﴾ (١) .

﴿ نَبَرُأَنَا إِلَيْكُ مَا كَانُوا إِيَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ أترى «ما» هنا موصوفة، المتبرَّأُ منه إلى الله هو عبادتهم إيانا، وهو في معنى قول قائدهم الأوّل: ﴿ إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكَتُمُونِ مِن قَبَلُ ﴾ (٤) وصيغته الصريحة «تبرأنا إليك من عبادتهم إياناً»! أم موصولة، فالمتبرأ منه هو أنفسهم؟ وصيغته الصريحة «تبرأنا إليك منا حيث عبدنا»! أم هي نافية نكراناً لعبادتهم إياهم كما ﴿ وَقَالَ شُرُكًا وَهُم مَّا كُنْتُم إِيّانَا عبادتهم إياهم!

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآيات: ٩٨-١٠١.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات، الآيات: ٣٠-٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآية: ٢٨.

﴿ وَقِيلَ ٱدْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَمُمْ وَرَأَوُا ٱلْعَذَابُ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْنَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

﴿آدَعُوا شُرَكَآءَكُمْ الذين زعمتم أنهم فيكم شركاء ليُنجوكم من عذاب الله كما وُعدتم فيهم ﴿فَلَعَوْهُمُ شَاؤُوا أَم أَبُوا إِذَ لا خيرة في أمر الله هناك ﴿فَلَرَ يَسْتَجِيبُواْ لَمُمْ فيما دعوهم إِذَ لا يستطيعون، وهم من الذين حق عليهم القول، وذلك عذاب نفسي فوق العذاب، ثم ﴿وَرَأَوُا الْعَذَابُ مَن فورهم متحسرين متمنين ﴿لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْنَدُونَ ﴾ فلا يرووا العذاب، وقد تعني ﴿لَوَ مناص، إِذَ استحالة ذلك المتمني فقد مضى يوم خلاص ولات حين مناص، إذ يتمنون لو رُدُّوا فاهتدوا فلم يروا يومئل العذاب.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ٢٣.

# ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبُتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ١

هذا سؤال تأنيب وتهييب والله يعلم ماذا أجابوا المرسلين، وكما المرسلون يُسألون، إلّا أن هناك تخجيلاً وهنا تبجيل: ﴿يَوْمَ يَجَمَعُ اللّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبَتُمْ . . . ﴾ (١) ، لا جواب هنا ولا هناك، فهنا ﴿قَالُوا لا عِلْمَ لَنَا فَيَعُولُ مَاذَا أُجِبَتُمْ الله ، وهناك تحيرٌ إنّك آنتَ عَلّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ (٢) احتراماً على علمهم بما علمهم الله ، وهناك تحيرٌ وانبهارٌ:

# ﴿ فَعَمِينَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَنْبَآءُ يَوْمَهِ لِمِ فَهُمْ لَا يَنْسَآءَلُونَ ۞﴾:

فرغم أنهم على علم بأنبائهم في تكذيب المرسلين عميت عليهم حتى يزدادوا حيرة على حيرة، فالذاكر لذنبه قد يعرضه اعتذاراً، وأخرى إنكاراً، وفي كلِّ تخفيف وقتي، فحتى لا يخفَّف عنهم هول المطلع عميت عليهم الأنباء ﴿فَهُمْ لَا يَتَسَاءَلُونَ﴾ بعضهم البعض عن أنبائهم لأنهم سواء في التعمية عليهم فهم حائرون مائرون، و﴿فَعَييَتَ عَلَيْهُمُ وون «عموا عنها» يلقي ظلام العمى عليهم ككل دونما منفذ ينفذون عنه، فهم في ذهولهم صامتون لا يدرون من أي إلى أيِّ يميلون!.

وذلك - فقط - للمكذبين دون المؤمنين على اختلاف درجاتهم في إجاباتهم المرسلين:

#### ﴿ فَأَمَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلَلِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُقْلِحِينَ ۞ :

هنا تقابُلٌ بين الصفحة المظلمة للكافرين، والصفحة المشرقة للمؤمنين، و«عسى» تُرجِّيهم بذلك المثلث البارع من الفلاح، توبة وإيماناً وعملاً صالحاً، أن يكونوا من المفلحين، إذ لا يضمن لهم - ككل - العاقبة

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ١٠٩.

الحسنى، فقد يرجعون كفاراً في العاقبة، فليلجأوا إلى الله ملتمسين منه حسن العاقبة، كما وأن الإيمان بزميليه ليس هو السبب التام للإفلاح لولا رحمة من الله وفضل، فعساه لهذا وذاك يأتي هنا بعسى.

وقد تكون ﴿ فَأَمَّا مَن تَابَ... ﴾ استثناء عن ﴿ فَعَيِيَتَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَنْبَآءُ ﴾ تعميماً للسؤال في «يناديهم، أن الكل يسأل عنهم» ﴿ مَاذَاۤ أَجَبُثُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ بين تخجيل وتبجيل وكما يروى عن الرسول ﷺ (١).

﴿ وَرَبُكَ يَخْلُقُ مَا يَشَكَأَهُ وَيَخْتَكَأَرُّ مَا كَانَ لَمُثُمُ ٱلْخِيرَةُ سُبْحَنَ ٱللَّهِ وَتَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞﴾:

ذلك هو الجواب القاطع القاصع الأخير عن عاذرتهم أن لا مؤثر في الوجود إلّا الله، فلا طاقة مستقلة تتخطفكم عن أرضكم، مستغِلة ذلك دون أن يشاء الله، فإن له الخلق والأمر دونما جبر ولا تفويض.

فعلى العبد أن يقدِّم في الله ما في طوقه ووسعه، ولله الخيرة في أمره أن يفعل ما يشاء كما يشاء، دون اتكالية بلا سعي ولا عمل، ولا استقلالية لهم فيما يشاؤون، بل «أمر بين أمرين» أن يسعى ويتوكل على الله فيما يسعاه.

فلا إلغاء هنا للعقول والإرادات والنشاطات، ولا تفويض لها في الحصول على كلّ المرادات، بل عليهم أن يتقبلوا ما يقع ويرضوا بما وقع بعد ما بذلوا – دون تبذُّل – ما في وسعهم من التفكير والاختيار والتدبير، ولله الأمر من قبل ومن بعد.

ف ﴿ وَرَبُّكَ ﴾ الذي خلقك واختارك ورباك ﴿ يَعْلَقُ مَا يَشَاتُهُ ﴾ لا ما

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٣٥ - أخرج ابن المبارك في الزهد وعبد بن حميد والنسائي والطبراني وابن مردويه عن ابن مسعود عن النبي على قال: «ما من أحد إلّا سيخلو الله به كما يخلو أحدهم بالقمر ليلة البدر فيقول: يا بن آدم ما غرك بي يا بن آدم ماذا عملت فيما علمت يا بن آدم ماذا أجبت المرسلين»؟.

يشاؤون ﴿وَيَخْتَكَارُ ﴾ فيما يخلق أو يشرع دونما إجبار له فيما يخلق ويختار ما يشاء لا كما يشاؤون ﴿مَا كَانَ لَمُمْ ٱلْخِيَرَةُ ﴾ لا في خلق ولا اختيار ﴿مُا كُنُمْ اللَّهِ وَبَعَكُنَ اللَّهِ وَبَعَكُنَ اللَّهِ وَبَعَكُنَ عَمَّا يُثْرِكُونَ ﴾ به في خلق أو اختيار.

إِن ﴿ يَخْلُقُ ﴾ هنا تعم كلّ خلق للمادة الأولية أماهيه من خلق، لا شريك له في أيِّ كان منه وأيان من أي كان، وكذلك «يختار» في حقلي التكوين والسَّسريع ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْحَلَٰقُ وَٱلْأَمْرُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالِمِينَ ﴾ (١) ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُتُمُ اَلْجِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ (٢) مع العلم أن خيرة الرسول إنما هي خيرة الله إذ لا يختار ما يختاره إلَّا بوحي من الله، و«ما كان» نهي وليس نفياً يسلب عنهم أي اختيار. ومن اختياره تعالى أمرَ التشريع أن يختار الرسول الحامل لشرعته، وأوصياءَه المحمّلين تبيين شِرعته، فكما له اختيار الرسول دون سواه، كذلك له اختيار أوصيائه لا سواه، وترى ﴿مَا كَانَ لَمُمُ ٱلْخِيرَةُ ﴾ تنفي عنهم الاختيار في الأفعال التكليفية؟ كلَّا! والاختيار فيها ثابت بدليل العقل والكتاب والسنة، والاختيار المنفي عنهم يختص بما يختص اختياره بالله، كخيرة الخلق والأمر تشريعاً وسواه من أمر الخلق، وكذلك الاختيار المطلق في الأفعال الاختيارية، فلله الاختيار المطلق في كلّ ما يختار، وليس لنا مطلق الاختيار إذ قد تمنعنا موانع عما نختار، ثم قد نختار صالحاً أو طالحاً لا يختاره الله تكويناً فهنالك يكلُّ الاختيار كما في ذبح إبراهيم ولده، وفي حرقه ﷺ بالنار، إذ لم يؤثر الاختيار هنا وهناك.

فالاختيار المنفي عنا في حقل التكوين هو الاختيار المطلق، وفي حقل التشريع هو مطلق الاختيار، فحين «لا جبر ولا تفويض بل أمرٌ بين أمرين»

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، الآية: ٣٦.

لم يكن لنا في أفعالنا الاختيارية الاختيار المطلق، فإنه تفويض فإشراك بالله في ذلك الاختيار ﴿ سُبَّحَنَ اللّهِ وَقَكَ لَى عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾، وحين لا شارع إلّا الله: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَ اللّهِ عَمّا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللّهُ ﴾ (١) فمطلق الاختيار لنا في التشريع - وإنْ في حكم واحد - إشراك بالله ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ وَتَعَكُ نَا عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾.

كما وأن اختيار الرسل وأوصياءَهم الحَمَلة لرسالاتهم من غير الله إشراك بالله في حقل التشريع ﴿ سُبُحَنَ اللهِ وَتَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾.

وقد استدل الإمام الرضا والقائم المهدي والإمام الصادق ﷺ بالآية وسواها على انحصار نصب الإمام بالله وانحساره عمن سواه (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، الآية: ٢١.

نور الثقلين ٤: ١٣٦ في أصول الكافي أبو القاسم بن العلا رفعه عن عبد العزيز بن مسلم عن الرضا علي حديث طويل في فضل الإمام وصفاته يقول فيه: هل يعرفون قدر الإمامة ومحلها من الأمة فيجوز فيها اختيارهم - إلى قوله علي الإمام عن بصيرة، وين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن بعيداً ووقعوا في الحيرة إذ تركوا الإمام عن بصيرة، زين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل وكانوا مستبصرين، رغبوا عن اختيار الله واختيار رسول الله إلى اختيارهم والقرآن يناديهم: ﴿ وَرَبُكُ يَعْلُقُ مَا يَشَكَأُهُ وَيَعْنَارُ مَا صَالَى اللهُ عَمَّا اللهِ وَنَعَالُ مَا يَشَكُمُ وَيَعْنَارُ مَا صَالَى اللهُ وَنَعْنَالُهُ وَيَعْلَلُ عَمَّا لِنَدْ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَعْنَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُمُ اللهِ مِنْ أَمْرِهُمُ إِذَا فَعْنَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُمُ اللهِ مِنْ أَمْرِهِمْ } [الأحزاب: ٣٦].

وفيه عن كتاب كمال الدين وتمام النعمة بإسناده إلى سعد بن عبد الله القمي عن الحجة القائم على حيث طويل وفيه: قلت فأخبرني يا بن مولاي عن العلة التي تمنع القوم من اختيار الإمام لأنفسهم؟ قال: مصلح أم مفسد؟ قلت: مصلح، قال: فهل يجوز أن تقع خيرتهم على المفسد بعد أن لا يعلم أحد ما يخطر ببال غيره من صلاح أو فساد؟ قلت: بلى، قال عليه وأوردها لك ببرهان ينقاد لك عقلك ثم قال عليه : أخبرني عن الرسل الذين اصطفاهم الله عَنَى وأنزل عليهم الكتاب وأيدهم بالوحي والعصمة إذ هم أعلام الأمم، أهدى إلى الاختيار منهم مثل موسى وعيسى عليه، هل يجوز مع وفور عقلهما إذهما بالاختيار أن تقع خيرتهما على المنافق وهما يظنان أنه مؤمن؟ قلت: لا – قال: هذا موسى كليم الله مع وفور عقله وكمال علمه ونزول الوحي عليه اختار من اعيان قومه ووجوه عسكره لميقات ربه تكين سبعين رجلاً ممن لا يشك في إيمانهم وإخلاصهم فوقع خيرته على =

وقد تحتمل «ما» هنا بسبب كونها نفياً، أنها موصولة: ﴿وَيَخْتَكَازُ مَا كَانَ لَمُمُ لَلْخِيرَةُ ﴾ اختياراً فوق كلّ اختيار، فلا يُمضى اختيار ولا يمشّى إلّا أن يختاره الله ﴿وَمَا نَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ الله ﴿ وَمَا نَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ الله ﴿ وَمَا نَشَاءُ عَلَى نفسه صحيحاً، وهو قضية الأمر بين أمرين، إلّا أنه ليس يختار كلَّ ما كان لهم الخيرة، كما في قصتي إبراهيم الخليل وأضرابهما، إلّا أن تختص ﴿ مَا كَانَ لَمْ صَانَ لَمْ مَن المعني من المعني المعني المعني المعني من المعني المعني المعني المعني من المعني من المعني من المعني ا

ومن الخيرة الاستخارة في مورد الحيرة، حين لا تزول بتفكير ولا مشورة فيظل الإنسان حائراً لا يدري من أي إلى أي وكما يروى عن الرسول الله (٢):

المنافقين قال الله عَنَى الله جَهْرَة فَا عَنَى الله عَنَى الله عَنَى الله الله عَنَى الله الله الله على الأفسد دون الأصلح وهو يظن أنه الأصلح دون الأفسد علمنا أن الاختيار لا يجوز أن يفعل إلا من يعلم ما تخفي الصدور وتكن الضمائر وتنصرف إليه السرائر وأن لا خطر لاختيار المهاجرين والأنصار بعد وقوع خيرة الأنبياء على ذوي الفساد لما أرادوا أهل الصلاح اله وفي تفسير الفخر الرازي ٢٥: ١٤ روى أبو أمامة الباهلي عن النبي على أنه قال: كان قارون من السبعين المختارة الذين سمعوا كلام الله تعالى . وفيه عن مصباح الشريعة قال الصادق على الله في كلام طويل: وتعلم أن نواصي الخلق بيده فليس لهم نفس ولا لحظة إلا بقدرته ومشيته وهم عاجزون عن إتيان أقل شيء في مملكته إلا بإذنه وإرادته قال الله مَنَى الله عَنى المؤلِّك . . ﴾ [القصَص: ١٦٨].

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>Y) الدر المنثور ٥: ١٣٥ – أخرج البخاري وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن مردويه والبيهقي عن جابر بن عبد الله قال كان يعلمنا السورة من القرآن يقول: إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثم ليقل: اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم فإنك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم وأنت علام الغيوب اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري وعاجل أمري وعاقبة أمري فاقدره لي ويسره لي وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شرّ لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري وعاجل أمري وآجله فاصرفه عني واصرفني عنه واقدر لي الخير حيث كان ورضني به ويسمي حاجته باسمها.

## ﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صَدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ :

إذاً فهو - لا سواه - الذي له الخيرة إذ يعلم كاثنات الصدور وكناناتها، فلا تخفى عليه خافية منها، فهو الذي يعلم صالحهم من طالحهم، تكويناً وتشريعاً وانتصاباً لرسل وأوصياء، وانتخاباً لآيات الرسالة وموادها كما يعلم بحكمته العالية، فيختار كما يعلم دون اختيار من سواه إذ لا يعلمون كما فيعَلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعَلِمُونَ ﴾.

﴿ وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوْ لَهُ الْحَمَّدُ فِي الْأُولَىٰ وَٱلْآخِرَةٌ وَلَهُ الْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞﴾:

«هو الله» لا سواه ﴿لاّ إِلَنهُ إِلَّا هُوَّ﴾ لا سواه ﴿لَهُ ٱلْحَمْدُ﴾ كله لا لسواه، ﴿فِي ٱلْأُولَىٰ وَٱلْآلِخِرَةً﴾ فلا يحمد سواه إلّا من يحمل رضاه حمداً متجهاً في أصله إلى الله ﴿وَلَهُ ٱلْحُكُمُ﴾ لا حكم بجنبه لسواه ﴿وَالِنَهِ﴾ لا سواه ﴿تُرْبَعُونَ﴾ كما منه تبدؤون فـ ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَالْإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾ (١).

وإنها كلمة التوحيد بأركانها الثلاثة بعد ركني السلب والإيجاب، فلأنه فِي الدارين وَاللهُ لاَ إِللهُ إِلاَ هُوْ اِذَا ﴿ لَهُ ٱلْحَمْدُ ﴾ في كلّ حقوله واتجاهاته، في الدارين ﴿ وَلَهُ ٱلْحُكُمُ ﴾ تكويناً وتشريعاً ﴿ وَإِلَيهِ تُرْجَعُونَ ﴾ هنا في الخلق والأمر، وهناك في الحساب فالثواب والعقاب، ثم «هو» هنا كما ترجع إلى الذات المقدسة الغيبية، كذلك راجعة إلى «ربك» السابق ذكره خلقاً واختياراً وعلماً بما تكن صدورهم، ذلك «هو الله» دون من لا يخلق ولا يَختار ولا يعلم كما هو، ف ﴿ لاَ إِللهُ إِلا هُو ﴾ في الذات والصفات وكافة شؤون الألوهية والربوبية، توحيدٌ بينة الجهات، محلِّقة على كلِّ النشآت، في الذات وفي صفات الذات، يزيل كل وحشة ودهشة عن المؤمنين به، مطمئناً إياهم على أية حال، في كل حِل وترحال.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٥٦.

﴿ قُلْ أَرْءَيْتُمْ إِن جَعَكُ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلْتِلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ ٱللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَيْرُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْ

سرمد الليل - وهو تداومة عذاب - كما سرمد النهار عذاب، وقد تلمح له ﴿ عَلَيْكُمْ ﴾ هنا وهناك، و﴿ إِلَّ يَوْمِ ٱلْقِيَلَةِ ﴾ فيها لاختلاف شروط الحياة في الدارين، فليكن القياس في المعروف من الحياة الأولى، وترى كيف يجتمع سرمد الليل وإتيان الضياء فيه وهما لا يجتمعان مهما كان هناك إله يأتي بضياء، فالمحال محال سواء أكان لله أم لإله سواه؟

ليس القصد هنا إلى تحدِّي الجمع، بل هو نقض الإرادة الإلهية في سرمد الليل المعروض، فلو كان هناك إله يريد ليرحمكم عن بأس الليل السرمد لقسَمَ الزمان إلى ليل ونهار كما قسمه الله، أو ﴿ يَآتِيكُم بِضِياً الله دون (نهار) هو من تعميم التنازل، أنه إذا يأتي بنهار فليأت بضياء مهما كان بغير الشمس، لأن سرمد الليل يقتضي تباعد الشمس لحد لا تضيء هذه الكرة، وإذا أتي بالشمس فقد أتي – بطبيعة الحال – بكلا الليل والنهار قضية حراك الأرض الدورانية.

والقصد من ذلك التحدي ليس هو نقض الإرادة الإلهية ككل، بل هو تتميمها لو أنه جعل عليكم الليل سرمداً، فليكن الإتيان بضياء دون نهار فيه استئصال إرادته عن بكرتها.

فالناس متشوقون إلى فلق الصباح حين يطول بهم الليل أيام الشتاء، أم لا يهنأ لهم الليل لعارض يعرضهم، فيحنُّون إلى ضياء الشمس، فكيف بهم لو فقد الضياء عن بكرته، فإن سرمد الليل بظلامه يُظلم الحياة ويكدِّرها، على فرض إمكانية الحياة إن جعل الليل سرمداً، ﴿أَفَلَا تَسَمَعُونَ﴾ إلى هذه الذكريات التي توقظكم من همود الإلف والعادة في تتابع الليل والنهار؟.

﴿ قُلْ أَرَهَ يُتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلنَّهَارَ سَكَرَمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسَكُنُونَ فِيةٍ أَفَلَا تُبْعِرُونَ ﴿ ﴾:

فالليل سكن والنهار فيه ابتغاء فضل من الله وإبصار ﴿أَفَلَا تُبُصِرُونَ ﴾ إلى ضوء النهار الذي هو فضل وإبصار كيف يصبح عذاباً إن كان سرمداً، فكلا الليل والنهار رحمة متعادلة معتدلة:

﴿ وَمِن تَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسَكُمُوا فِيهِ وَلِتَبْنَغُوا مِن فَضَلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ ﴾:

فلكلِّ من الليل والنهار خاصةُ رحمته، من سكن الليل وإبصار النهار: ﴿ هُوَ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِنَسْكُنُوا فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ۚ إِنَّ فِ ذَالِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ بَسْمَعُونَ﴾ (١).

فأصل السكن وضابطته هو في الليل، كما أصل الإبصار والابتغاء من فضل الله ضابطة في النهار، مهما تبادلا فيهما أحياناً لضرورة معاكسة: ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰنِهِ، مَنَامُكُم بِالنِّهَا وَالنَّهَارِ وَآتِنِغَاۤ قُكُم مِن فَضَلِهِ اللَّهِ ﴾ (٢).

وآيتنا هنا عوانٌ بين الآيتين، فاللف والنشر المرتب بين «بالليل والنهار» وبين ﴿لِتَسَكُّوُا فِيهِ وَلِبَبَّنَعُوا مِن فَضَلِمِ ﴾ ينحو نَحْوَ الأولى، وعدم ذكر كلِّ بعد كلِّ يلمح إلى الأول، والأولى أولى لأولوية الترتيب، والثانية هامشية إذا اقتضت الحال ﴿وَلَعَلَّكُمُ تَشَكُّرُونَ ﴾ في الترتيب الأصل، وفي المعاكسة الفرع، فإنهما على اختلافها نعمة ورحمة، قبال الرحمة والنقمة في سرمد الليل أو النهار.

﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى ٱلَّذِيثَ كُنتُمْ تَزَّعُمُونَ ۞ :

اسورة يونس، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآية: ٢٣.

هذه تتكرر هنا بعد آيات ثمان في حجة متصلة متواصلة، لأنها تجد بعدها ظرفاً راجحاً لتكرارها:

﴿ وَنَزَعْنَا مِن حَكُلِ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ فَعَكِمُوّاْ أَنَّ ٱلْحَقَّ لِلَهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ ﴾:

فمشهد نزع شهيد من كلّ أمة هو رسولها الذي يشهد بما جاء به وأجابته فصدقته أو كذبته، ذلك المشهد يتقاضى الشركاء الشهداء المزيفين، ليكون الشهيد إن بمعرض العرصات بين ضفتي الإيمان والكفر، فيقضي الله أمراً كان مفعولاً ﴿فَقُلْنَا﴾ للضفة الكافرة ﴿هَاتُوا بُرَهَنَكُم ﴾ وهم خواء خلاء عن كلّ برهان ﴿فَعَلِمُوا ﴾ علم اليقين بعد ما تجاهلوا ﴿أَنَّ ٱلْحَقّ ﴾ كله ﴿لِلّهِ ﴾ دون من سواه ﴿وَضَلَ عَنْهُم مًا كَانُوا يَقْتُونَ ﴾ من شركائهم، فالشهداء الحق يشهدون عليهم كما يشهدون لمن سواهم أو عليهم، ثم لا شهداء لهم من شركائهم، إلّا شركاء في جحيم النار وبئس القرار ولات حين فرار.



﴿ إِنَّ قَدْرُونَ كَاكَ مِن قَوْمِ مُومَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ ۖ وَءَانَيْنَكُ مِنَ ٱلْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَائِحَكُمُ لَنَـٰنُوٓأُ بِٱلْمُصْبَــَةِ أُولِى ٱلْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ فَوْمُكُم لَا نَفْرَحٌ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْفَرِحِينَ ﴿ كُنِّ وَابْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةُ وَلَا تَسَى نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَأَ وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ فَالَ إِنَّمَاۤ أُونِيتُمُ عَلَى عِلْمٍ عِندِئَ أَوَلَمْ يَعْلَمْ أَكَ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ. مِن ٱلْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثُرُ جَمْعًا ۚ وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ۞ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِم فِي زِينَتِهِ أَ قَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا يَكَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِي قَدُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظٍّ عَظِيمٍ إِنَّ وَقَكَالَ ٱلَّذِينَ أُوثُوا ٱلْعِلْمَ وَيُلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِّمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا ٱلصَّكِيرُونَ (إِلَّهُ غَسَفْنَا بِهِـ، وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِتَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَاكَ مِنَ ٱلْمُنتَصِيِنَ ﴿ وَأَصْبَحَ ٱلَّذِيكَ تَمَنَّوْا مَكَانَهُ إِلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيُكَأَثَ ٱللَّهَ يَبْسُعُكُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِمِهِ وَيَقْدِرُّ لَوْلا أَن مَّنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَأْ وَيْكَأَنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْكَسْفِرُونَ ﴿ إِلَّهَا يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْأَخِمَةُ جَعَمُهُمَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُنْقِينَ ﴿ إِلَى مَن جَاءَ بِالْمُسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا ۚ وَمَن جَاءَ بِالسَّيِئَةِ فَكَ يُجْزَى ٱلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّا ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاكَ لَرَّاذُكَ إِلَى مَعَادُ قُل رَبِي أَعْلَمُ مَن جَاءً بِٱلْهُدَىٰ وَمَنْ هُوَ فِي

ضَلَالٍ ثُمِينِ ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوٓا أَن يُلَقَىٰ إِلَيْكَ الْكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَّيِكَ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَافِرِينَ ﴿ وَلَا يَصُدُنَّكَ عَنْ مَايَتِ اللّهِ مِن رَّيِكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ إِلَى اللّهِ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ إِلَى اللّهِ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ اللّهُ إِلّا وَجَهَامُ لَلْهُ لِللّهُ وَلِهُ اللّهُ إِلّا وَجَهَامُ لَلْهُ لَلْهُ مِنْ وَإِلَيْكُمْ وَإِلَيْهِ مُرْتَعَمُونَ إِلَى اللّهُ إِلَا هُوَ كُلُّ مَنْيَءٍ هَالِكُ إِلّا وَجَهَامُ لَلْهُ لَلْهُ مِنْ وَإِلَيْهِ مُرْتَعَمُونَ إِلَيْهِ مُرْتَعَمُونَ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ

الآيات السبع الأولى عرض عريض عن سيرة أثرى الأثرياء في تاريخ الإنسان ومسيرته ومصيرته، وهي تُصَوِّر الدركات السبع الجهنمية له ولأضرابه من الطغاة البغاة.

ولا تهمنا في ذلك العرض معرفة من هو قارون؟ إلّا أنه ﴿كَانَ مِن القبط فَوْمِ مُوسَىٰ﴾ ولا يستفاد منه إلّا أنه كان من بني إسرائيل دون القبط الفرعونيين، تأشيراً عشيراً إلى أن القومية لا تفيد الإنسان ما لم يتخلق بأخلاق القائد الروحي للقوم، فقد يتخلف عنها – على إيمانه المدعى – لحد يصبح أنحس وأتعس من قوم فرعون، وقد كان قارون هكذا، إذ جاء ذكره الفصل كأصل بين الطغاة بعد فرعون وقومه والألداء الأشداء من المشركين على مدار الزمن حتى مشركي قريش، وقد نصحه قومه بإيحاء من الشرعة التوراتية بخمس هي سلبيات ثلاثة وإيجابيتان:

إن قلة الإيمان وضآلته، بكثرة الكنوز وقد فرح بها ومرح، هي السبب لبغيه ما بَغى، في حين أن فرعون وقومه يبغون عليهم، وما أنحسه بغياً عليهم وهو من قوم موسى؟

والكنوز هي الجواهر الشمينة ذهباً وفضة أماهيه، المخبوءة تحت الأرض، الفاضية عن الاستعمال وتداول الأيدي، ﴿وَءَاتَبْنَـهُ لَا الله ظفر بها بإشارة إلهية دون علم من عنده، ويكفي بياناً لعظم هذه الكنوز وكثرتها ﴿مَا إِنَّ مَفَاتِهَمُ لَنَنُوا أَ بِالمُصْبَحَةِ أُولِي ٱلْقُوَّةِ ﴾ وهنا بطبيعة الحال تحل المروي عن الرسول عليه محلها من الواقع أن «كانت أرض دار قارون من فضة وأساسها من ذهب»(٢).

وما هي «مفاتحه»؟ أهي «مفاتيحه» جمع مفتاح: ما يفتح به القفل؟ ولا مفاتيح للكنوز ككنوز إلّا إذا استخرجت إلى غير مخابئها الكانزة، وإذا لا تسمى كنوزاً! وحتى إذا سميت بها، أم بقيت في مخابئها وأقفلت، فلا تصل مفاتيحها لحد ﴿لَنَنُوا مُ إِلْمُصْبَحَةِ أُولِي الْقُوّةِ﴾! وأقل العصبة – علّها – عشرة أم تزيد كما في إخوة يوسف ﴿وَنَحْنُ عُصْبَةً﴾ (٣) وإذا كانت العصبة أولي قوة، فكل واحد منها يحمل لأقل تقدير مائة كيلو غراماً، فجمل الكلِّ لأقل تقدير ألف كيلو غراماً، فجمل الكلِّ لأقل تقدير ألف كيلو غرام! وذلك – علّه – أثقل من كلِّ مفاتيح الكنوز في الأرض

<sup>(</sup>١) سورة العلق، الآيتان: ٦، ٧.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٣٦ - أخرج ابن مردويه عن سلمان ﷺ . . . .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ٨.

كلها! فيا ويلاه إن كانت العصبة أو أولو القوة عشرة آلاف كما في رواية<sup>(١)</sup>.

ثم التبعثر في الكنوز خلاف الحيطة للحفاظ عليها فلتُجمع في مكانات عدة شاسعة واسعة، تكفيها لأكثر تقدير كيلو غرام من المفاتيح! ثم «مفاتح» هي جمع مفتح دون المفتاح!

أم إنها الكنوز نفسها؟ وليست هي مفاتح، ولا أنها مفاتيح لنفسها! ولا أن حِملَ العصبة العشرة أولي القوة، ثروة منقطعة النظير!.

إنها «مفاتِحه» جمع مَفتح، وهو مكان فتح الكنز وهو بابه، والضمير المفرد الغائب راجع إلى «ما» فقد كانت أبوابها كبيرة وثقيلة لحد ﴿لَنَـٰنُوٓأُ بِٱلْعُصْبِيِّةِ أَوْلِي ٱلْقُوَّةِ ﴾ والنوء هو النهوض بالحمل على ثقل للحامل، والعصبة من يتعصّب بعضهم لبعض متضامنين في قواتهم كرجل واحد، ولو كانت هي المفاتيح لكانت المفاتيح دون المفاتح، ولكانت تُناء بالعصبة لا «تنوء» فهي - إذاً - أبوابها العريضة الثقيلة التي تنهض بالعصبة أولى القوة، كما وأن باب خيبر كانت لتنوء بالعصبة ونهض الإمام على ﷺ بفتحها شخصياً دون حاجةٍ إلى سواه! . . . ولقد كان مرحاً فرحاً بما أوتى من الكنوز جامحاً شرها في بغيته بما أوتيه، فوُجِد من قومه من يحاول رده من بغيه باستئصال سببه وهو فرحه بكنوزه: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ قَوْمُهُمْ لَا تَفْرَحُ ﴾ بما لك فيلهيك عما يعينك ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ﴾ بأموالهم وعلى أية حال، إلَّا فرحاً بالفوز عند الله، ولحدِّ يشجع صاحبه إلى ما يرضاه الله، ﴿وَيَوْمَبِـذِ يَفْـرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونُ ۗ ﴾ بِنَصْرِ ٱللَّهِ . . . ﴾ (٢) ومَن سواهم يفرحون بالحياة الدنيا بغير الحق: ﴿وَفَرِحُواْ بِٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنَيَا وَمَا ٱلْحَيْوَةُ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنَعٌ﴾<sup>(٣)</sup> - ﴿ذَالِكُمْ بِمَا كَنْتُمْ تَقْرَحُونَ

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ١٣٨ في كتاب كمال الدين وتمام النعمة بإسناده إلى أبي بصير عن أبي عبد الله عليه الله عبد الله عليه الله عبد الله عبد الله عليه الله عبد ال

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآيتان: ٤، ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد، الآية: ٢٦.

فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْمُقِّ وَبِمَا كُنتُمُّ تَمْرَجُونَ﴾ (١) - ﴿حَقَّىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَاۤ أُونُوَّاۤ أَخَذَنَهُم بَغْتَهُ﴾(٢).

فَ ﴿ لَا يُحِبُ ﴾ يختص بهؤلاء الفرحين دون أولئك المؤمنين، ولأن الله يحب فريقاً ويبغض آخرين، فـ ﴿ لَا يُحِبُ ﴾ عبارة أخرى عن "يبغض"، وكما «لا يبغض" هي الأخرى عن "يحب»، وذلك لأن الله عالم الغيب والشهادة وبيده ناصية كلّ شيء، لا انعزالية له عن أيّ من المخلوقين، فلا ثالث عنده ألّا يحب ولا يبغض، فإنه إما لجهل بمادة الحب والبغض، أم جهل بمن يحملهما! فَفَرَحُ الزّهُوِّ الذي هو من مخلّفات الاعتزار بالمال، والاحتفال بالثراء وحسن الحال، إنه بطرٌ يُلهي عما يُعنى، ويُنسي النعمة والمنجم وما يتوجب على المُنعمَ.

كما أن فرح الشكر بما أنعم الله، مستخدَماً في سبيل مرضاة الله، تفريحاً للمؤمنين بالله وتفريجاً عن عباد الله، إن ذلك فرح الإيمان كما نراه من أهل الله، هنا وفي يوم لقاء الله: ﴿ فَرَحِينَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ اللهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ (٣) ف «لا تفرح بكثرة المال ولا تدع ذكري على كلّ حال فإن كثرة المال تُنسي الذنوب وترك ذكري ينسي القلوب (٤)، وذلك نهي صارم عن فرح عارم،

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٧٠.

<sup>(</sup>٤) نور النقلين ٤: ١٣٨ في كتاب الخصال عن أبي عبد الله عن أبيه ﷺ قال: أوحى الله تبارك وتعالى إلى موسى ﷺ: لا تفرح.. وفيه عن أمير المؤمنين ﷺ حديث طويل وفيه: والفرح مكروه عند الله ﷺ: وفيه عن كتاب التوحيد بإسناده إلى أبان الأحمر عن الصادق جعفر بن محمد ﷺ أنه جاء إليه رجل فقال له: بأبي. وأمي عظني موعظة فقال ﷺ: إن كانت العقوبة من الله ﷺ فقال ﷺ: إن كانت العقوبة من الله ﷺ فقال الفرح لماذا؟

وفي الدر المنثور ٥: ١٣٧ عن أبي الدرداء قال قال رسول الله على: زر القبور تذكر بها الآخرة واغسل الموتى فإنه معالج جسد خاو وموعظة بليغة وصل على الجنائز لعل ذلك يحزنك فإن الحزين في ظل الله يوم القيامة.

ومن ثم أمرٌ ثم نهي ثم أمر ثم نهي، فإنهما القائمان بالإصلاح في المفسدين.

﴿ وَآيْتَغِ فِيمَا ءَاتَنكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةُ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَّ أَ وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكُ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾:

الابتغاء هو التطلّب، فهم يأمرونه أن يتطلب فيما آتاه الله من الكنوز وسواها من النعم آفاقية وأنفسية ﴿الدَّارَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ لا فحسب هذه الأدنى، إخلاداً إليها، ومشية المكبّ عليها، ﴿وَلَا تَسَى نَصِيبَكَ مِن ﴾ الحياة ﴿الدُّنيّا ﴾ فلا نصيب لك أخيراً فيها إلّا الكفن، إذ لا تسحب معك غيره فتصحبه في الأخرى، ولا في الأخرى إلّا متاعها أن تشري ذلك الأركس الأدنى بالحياة العليا، ولا لك قبلهما إلّا قدر الحل من الحاجة المعيشية والزائد عليها وبال هنا وفي الأخرى، فلتغتنم الفرصة السليمة لك فيها قبل فوات الأوان، فما لك نصيب من الدنيا فيها وفي الأخرى إلّا هذه الأربع، من ينساها أخلد إلى الأرض واتبع هواه وكان امره فرطاً، و﴿فَرِيبَكَ مِن الدياة الدنيا لكلّ على قصرها هي بكل جنباتها نصيب المتاع للأخرى، فليُتزوّد منها لها، من نسي النصيب المتاع أقبل إليها مبصراً إليها فيعمى، فليُتزوّد منها للأخرى مبصراً بها أبصرته.

فالذاكر نصيب الحاجة من الدنيا يوسع على خلق الله فيما زاد عنها(١)

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ١٣٩ في الكافي عن أبي جعفر عليه قال قال رسول الله علي يؤتى يوم القيامة برجل فيقال: احتج، فيقول: يا رب خلقتني وهديتني وأوسعت عليّ فلم أزل أوسع على خلقك وأيسر عليهم لكي تنشر عليّ هذا اليوم رحمتك وتيسره فيقول الرب جل ثناؤه وتعالى: صدق عبدي أدخلوه الجنة.

والذاكر نصيب رأس المال فيها مالاً وحالاً يتجر بها للأخرى (١) والذاكر نصيب الكفن منها لا يطمئن ويركن إليها، ﴿وَأَحْسِنَ إلى عباد الله ﴿كُمَّا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكُ ﴾ وَأَحْسِنَ اللهُ إِلَيْكُ ﴾ وَأَحْسِنَ اللهُ إِلَيْكُ ﴾ إِحسانً بإحسان وأين إحسان من إحسان.

ف ﴿ أَحَسَنَ ﴾ حالاً ومالاً وأعمالاً، كما وكل ذلك مما ﴿ أَحَسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ ﴾ وذلك تمثيل المجاراة، وإلّا فما إحسان العبد بجنب إحسان الله بشيءٍ يُذكر!

ولأن هذه النصائح كانت مستأصِلة لزهوة الثراء، والالتهاء بالنعماء، فهو بزعمه يستأصل أن تكون كنوزه مما آتاه الله، قائلاً في جوابهم قولته النكدة الجاهلة:

<sup>(</sup>١) المصدر عن معاني الأخبار بإسناده إلى موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر قال حدثني أبي عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي طالب عليه في الآية قال: لا تنس صحتك وقوتك وفراغك وشبابك ونشاطك أن تطلب بها الآخرة.

<sup>(</sup>Y) المصدر في مصباح الشريعة قال الصادق عليه فساد الظاهر من فساد الباطن ومن أصلح سريرته أصلح الله علانيته ومن خان الله في السر هنك الله ستره في العلانية، وأعظم الفساد أن يرضى العبد بالغفلة عن الله تعالى وهذا الفساد يتولد من طول الأمل والحرص والكبر كما أخبر الله تعالى في قصة قارون: ولا تبغ الفساد في الأرض إن الله لا يحب المفسدين وكانت هذه الخصال من صنع قارون واعتقاده، وأصلها من حب الدنيا وجمعها ومتابعة النفس وهواها وإقامة شهواتها وحب المحمدة وموافقة الشيطان واتباع خطواته وكل ذلك مجتمع تحت الغفلة عن الله ونسيان مننه.

﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِئَ أَوَلَمْ يَعْلَمْ أَكَ اللَّهَ فَدْ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ مِن ٱلْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكُثَرُ جَمْعًا ۚ وَلَا يُسْتَلُ عَن دُنُوبِهِمْ ٱلْمُجْرِمُونَ ۞﴾:

ذلك الجواب - في زعمه - يستأصل كلّ تأنيب في هذه التساؤلات المتبنّية ﴿ وَمَالَيْنَةُ مِنَ الْكُتُورِ ﴾ بـ ﴿ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ ﴾ فلم يؤته الله إياي - لو آتاه - دون علم وجدارة، وقد تلمح ﴿ أُوتِيتُهُ ﴾ دون «آتاه الله...» أنه أوتي إياه على علم منه دون مشية من الله، فالأول إشراك بالله في ذلك الإيتاء، والثاني إلحاد فيه بتوحيد العلم في ذلك الإيتاء! أن ليس لله أي مدخل فيه حتى إذا لم يكن على علم عندي، صُدفة فيه أم تقصداً ممن سوى الله. وهذان مزعمتان للأكثرية الساحقة ممن أوتوا مالا أو منالاً، موحدين أو مشركين أو ملحدين، مهما استثني الأولون عن الإلحاد في الإيتاء: ﴿ وَإِذَا مَسُ لَلْإِسْكَنَ مُرَّدُ دَعَانَا ثُمَّ إِنَا خَوَلْنَكُ يَعْمَةً مِنْنَا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُم عَلَى عَلَمْ مَا كَانُوا فِي الْمِيتُ فَيْ الْمِينَ مُنْ أُوتِيتُهُم مَا كَانُوا فِي الْمِينَاثُ مَنْ الله عَلَمُونَ فَي قَلْمَا اللّذِينَ طَلَمُوا مِنْ هَنُولاً فِي سَيْعِينِهُم مَا كَانُوا مِنْ الله يَسْمُولُ وَمَا هُم بِمُعَجِزِينَ فَي أَوَلَمْ يَعْلُمُوا أَنَّ الله يَبْشُطُ الزِنَقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقُومُ لَا يَعْلَمُونَ فَي أَوَلَمْ يَعْلُمُوا أَنَّ الله يَبْشُطُ الزِنَقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقْمِرُنَ فَي الْمَاتُ وَمَا هُم بِمُعَجِزِينَ فَي أَوْلَمْ يَعْلُوا أَنَّ الله يَبْشُطُ الزِنَقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقْمُونَ فَي أَنْ الله يَبْشُطُ الزِنَقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقْمِرُونَ فَي الْمَاتُ فَي الله يَشَعُلُوا مَن هَنُولاً فِي المِن يَشَاهُ وَيَقْمُونَ فَي أَلَى الله يَبْشُطُ الزِنَقَ لِمَن يَشَاهُ وَيَقْمُونَ فَي الْمَن يَشَاهُ وَيَقُومُ الْمَاتُ فَي قَلْكَ لَا اللّه يَبْشُطُ الزِنْ لِمَن يَشَاهُ وَيقُومُ الْمُونَ فَي الله يَسْلُولُ مِن هَولَكَ لَا يَعْمَلُونَ الله يَسْلُوا مِنْ هَنُولُونَ لِمَن يَشَاهُ وَيقُومُ الْمُؤْمِنُ فَي الله الله الله المُنْ الله يَشْلُكُوا مِن هَلَمُ المَاتِلُونَ الله الله الله الله الله المُنْ الله المَن يَشَاهُ وَيقُومُ الله الله الله المُنْ الله المُنْ الله المُونَ الله المُنْ الله الله المُنْ الله المُعْمِيمُ المُنْ الله المُنْ الله المناسِلِ المن الله المناسِولِ الله المناسِق المناسِق المناسِق الله المناسِق المناسِق المناسِق المناسِق المن المناسِق المناسِق المناسِق المناسِق المناسِق المن الله المناسِق المناسِق ا

وتلك القولة الفاتكة من قارون هي قولة المغرور المطموس الناسي مصدر النعمة وصادرها حيث تعميه الثراء، قالة خاوية مكرورة على مرّ الزمن للأكثرية المطلقة ممن أوتيها مهما اختلفت دركاتها فيما تعنيه.

وتراه ماذا عني بقالته القالة: ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُكُمْ عَلَىٰ عِلْمٍ عِندِئَّ ﴾ مع العلم أنه يحصر إيتاءَه به مهما كان الإيتاء من الله أم سواه؟

أهو علم التوراة؟ وقد أوتي موسى وسائر المرسلين اكثر منه يوحي

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآيات: ٤٩-٥٢.

صارم لا دخيل فيه، ولم يؤتوا كنوزاً كما أوتي! وكان ذلك يكفيه نقضاً لما ادعاه، دون النقض بإهلاك قرون قبله!.

أم علم جمع المال؟ ولا يختص به علمه! فكثير هؤلاء الذين يعلمون ما يعلمه وأكثر ولا يؤتون معشار ما أوتي! ثم وما هو – إذاً – دور ﴿عِندِئَّ﴾ وكان يكفيه «بعلمي»!

إم إنه علم محال الكنوز؟ وقد تؤيده ﴿عِندِئَ ﴾ اللامحة إلى اختصاصه به، كما وأن «على» الإحاطية هنا، تجعله يحيط علما بمحال الكنوز! والكنوز مع العلم بمحالها هما من الله!.

أم إن ﴿عِندِئَ﴾ تعني رأيه الخاص، فـ «عندي إنما أوتيته على علم» مني يحيط بموارد الكنوز أما ذا من علم مدعيٌ؟ وإيتاء الكنوز على أية حال ليس إلّا من الله امتحاناً أم امتهاناً!

وعلى أية حال يدعي أن ﴿عَلَىٰ عِلْمِ عِندِئَ﴾ هو فقط السبب لذلك الإيتاء، فقد أوتيتهُ بجدارة واستحقاق، سواء أكان المؤتي هو الله أم سواه فلي التصرف فيه كما أريد، فلا حق لله ولا لمن سواه فيما يختص بي.

وهنا الجواب كلمة واحدة مشيرة إلى سواها ﴿أَوْلَمْ يَعْلَمُ﴾ معطوفاً على محذوف معروف ك:

ألم يعلم أن كثيراً ممن كان على علمه وأعلى لم يُؤتَ ما أوتي ولا معاشره، فليس إذاً ﴿عَلَى عِلْمٍ عِندِئَ ﴾ وإن لم يعلم ذلك لحمقه في عمقه ﴿أوَلَمْ يَعَلَمُ أَكَ اللّهَ قَدْ أَهَلُكَ مِن قَبْلِهِ، مِن الْقُرُونِ ﴾ الماضية ﴿مَنْ هُو أَشَدُّ مِنْهُ قُوَةً وَأَكُمُ مَعَا ﴾ كفرعون ونمرود وشداد بإرمه ذات العماد، فإن كانت هذه الكنوز أوتيت على علم، فلماذا الإفساد بها في الأرض وذلك جهل، وليس لمن يحصل على نعمة بسعي وعلم أن يبدلها نَعمة ويفسد بها، وإذا أوتيه على علم، فيعلم هو طرق الحصول على كنوز، فكيف لم يعلم أن ليس كل ذي علم يؤتى ما أوتيه، ﴿أَوْلَمْ يَعْلَمَ أَكَ اللّهَ قَدْ أَهْلَكَ. . . ﴾ وعلم تحصيل ذي علم يؤتى ما أوتيه، ﴿أَوْلَمْ يَعْلَمَ أَكَ اللّهَ قَدْ أَهْلَكَ. . . ﴾ وعلم تحصيل

المال أجهل من كلّ جهل إذا لم يعلم كيف يتصرف فيه، ولم يعلم ما هو مصير المفسدين بأموالهم في الأرض! وذلك هو العلم النافع البارع أن يحجز صاحبه عن وبال المال على أية حال، لا - فقط - ما يجمع به المال، إن صح أن العلم هو الذي يجلب الأموال!.

فالشرعة الإلهية تحدد الملكية الفردية تحصيلاً بكيفيته، وتجميداً وتصريفاً، فلها في كلّ هذه الثلاث حدود مقررة في كتابات الوحي ولا سيما القرآن والسنة المحمدية على القرآن والسنة المحمدية

فليكن تحصيل المال بوجه مشروع، وإبقاؤه وصرفه بوجه مشروع، والتخلف عن شرعة الاقتصاد قد يكون ثالوثاً محرماً في زواياه الثلاث، أم حلاً في اقتنائه محرماً في الآخرين، أم وحِلاً في مصارفه محرماً في إبقائه، أو معاكساً له، فلا حرية – إذاً – في التصرفات الاقتصادية مصرفياً بحجة الحل في اقتناء المال.

فكما أن الحصول على المال بغير الحلال إفساد في الأرض، كذلك إبقائه تكنيزاً، أم صرفه بغير وجهه، هما أيضاً إفسادٌ في الأرض.

فهب أن قارون أوتي كنوزه بِحلِّ كما تلمح له "وآتيناه" - ﴿عَلَىٰ عِلْمِ عِنْدِئّ﴾ أم على جهل، ولكنها على أية حال مال الله يؤتاه هو وأحزابه فتنة وابتلاء، وأصحاب الأموال الطائلة إنما هم مستخلفون فيها إنفاقاً صالحاً دون إسراف ولا تبذير: ﴿وَأَنفِقُوا مِمّا جَعَلَكُم تُسْتَخْلُفِينَ فِيقٍ ﴾ (١) فالمتخلف عن الإنفاقات الصالحة، تكنيزاً أم تصريفاً غير صالح، هو من المفسدين في الأرض، المهددين بالدماء والبوار ﴿جَهَنَمَ يَصَلَوْنَهَا وَيِئْسَ الْقَرَارُ ﴾:

﴿ وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴾ - ﴿ فَيُومَهِٰذِ لَا يُسْتَلُ عَن ذَنْبِهِ إِنسُّ وَلَا جَانُّ . . . ﴾ (٢) إذ ﴿ يُعَرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوْمِي وَٱلْأَقْدَامِ ﴾ (٣) .

 <sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآية: ٧.
 (٢) سورة الرحمن، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن، الآية: ٤١.

وهذا السؤال المنفي هو الاستعلام، حيث الملك العلام يعلم كل إجرام فلماذا - إذا - سؤال الاستعلام، لا هنا عند ما يهلكون، حيث يباغتهم عذاب الاستئصال، ولا هناك مهما سئلوا سؤال التنديد والإفحام دونما استفهام: ﴿ وَقِفُوهُمْ لِنَهُم مَسْعُولُونَ ﴾ (۱) وعذاب المجرمين مباغتة دون تساؤل الاستعلام، فهو عذاب فوق العذاب، وهذا هو مصير الأثرياء المفسدين في الأرض بثرواتهم الهائلة، ولا سيما هؤلاء الذين يحصلون عليها ببغي، بسعي أم دون سعي.

تلك النصيحة الفسيحة الفصيحة لم تزدد صاحب الكنوز إلّا عتواً ونشوزاً، وإفساداً في الأرض أكثر مما كان:

﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ ۚ فِي زِينَتِهِ ۚ قَالَ ٱلَّذِينَ مُرِيدُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا يَكَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُونِى قَدُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ ۞ :

﴿عَلَىٰ﴾ هنا تلمح لخروج عالِ غير متعوّد إظهاراً لقوته الزاهية وشوكته العالية ﴿فِي زِينَتِهِ ً كأكثر ما يمكن، فقد خرج بمسرح هذه المسيرة الغالية في كلّ زينة له ممكنة، ليقطع ألسنة الناصحين، ويقمع الحاسدين عليه الناقمين، فقد تصدق ما يروى عن النبي على أنه «قال في أربعة آلاف بغل يعنى عليه البزيون» (٢).

في ذلك الخروج ينقسم قومه قسمين: ﴿ اَلَّذِيكَ يُرِيدُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا﴾ و﴿ اللَّذِيكَ أُوتُواْ الْعِلْمَ ﴾ والأولون وهم الأكثرية الساحقة في كلّ زمان ومكان، هم الذين تستهوي زينة الحياة قلوبهم وتبهرهم دونما تطلُّع إلى

سورة الصافات، الآية: ٢٤.

 <sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٣٨، أخرج ابن مردويه عن أوس بن أوس الثقفي عن النبي ﴿ فَخَرَجَ عَلَى الدر المنثور ٥: ١٣٨، أخرج ابن مردويه عن أوس بن أوس الثقفي عن النبي أَنْ فَخَرَجَ عَلَى الله عَلَ

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٢٧.

الحياة العليا، فتتهافت نفوسهم كما الذباب على الحلويات، وتتهاوى في هوات، سائلة لعابهم على ما في أيدي الأثرياء، ذوي الزينة والكبرياء، يتمنون لو أن لهم مثل ما لهم، إذ هم - فقط - يريدون الحياة الدنيا، ويرونها الحظ العظيم، وذلك هو الجهل القاحل: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ الْمَيْوَةِ اللَّهُ مَا لَهُمْ عَنِ ٱلْآنِيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآنِيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآنِيَا وَهُمْ عَنِ آلْاَفِرَةِ هُمْ عَنِلُونَ ﴾ (١) - ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَى عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدِ إِلَّا الْحَيْوَةُ اللَّهُ اللَّهُ مِن الْعِلْمُ فِي الْعِلْمُ فِي الْعِلْمُ فَي الْعِلْمُ فَي اللَّهُ اللَّهُ مِن الْعِلْمُ فَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

و ﴿ يَلَيْتَ ﴾ التحسر لهؤلاء المجاهيل يحلِّق على حياتهم غصة على غصة العدم، متجاهلين عن أسباب الثراء ومسؤولياتها وخلفياتها، فأما الآخرون:

﴿ وَقَىٰ اَلَٰ اِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيُلَكُمْ ثُوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَلَا يُلَقَّلُهَا ۚ إِلَّا ٱلصَّكِيرُونَ ﴿ إِنَّهِ ﴾:

﴿الْمِلْمَ﴾ هنا هو الناصح صاحبه وذويه، فهو علم الإيمان والمعرفة الربانية، إيماناً صالحاً بالتوحيد والوحي واليوم الآخر، دون مجرد الصلاحات الجامدة التي تحجب عن ذلك العلم بدل أن تكون نوراً، فهو – إذاً – العلم الذي يخشع صاحبه أمام ربه دون إلهاء، ف ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلَمَانُوا ﴾ (٣).

وقضية ذلك العلم النور أن ينير الدرب على المظلَمين، دون كتمان عنهم ولا ضِنَّة، وهنا ﴿ اللَّذِيكَ أُوتُوا الْمِلْرَ ﴾ أدوا واجب النصيحة البالغة لهؤلاء المجاهيل ﴿ وَيُلَكُمُ ﴾ وهي إما تركيبة عن «وي – لكم» أم مخففة عن «ويل – لكم» وهما متقابلتا المعنى، هتافاً عليهم بتأويهٍ من قولتهم

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، الآيتان: ٢٩، ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٢٨.

الجاهلة ﴿ قُوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ ﴾ وما أوتي قارون شرٌّ، فلا تعني ﴿ خَيْرٌ ﴾ هنا المعدّاة بـ «من» تفضيلاً ، إذ لا فضل فيما أوتى حتى يفضّل عليه ثواب الله.

ومن ذا الذي يناله ذلك الثواب؟ ﴿ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحاً ﴾ والثواب الناتج عنهما يعم النشأتين، فإن منه النصرة الربانية: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ الْأَشْهَادُ ﴾ (١) كما منه اللذات الروحية من عبادة الله وزلفاه، ولقد كان رسول الله عليه إذا همه أمر استراح إلى الصلاة فإنها كانت قرة عينة في الحياة.

﴿ وَلَا يُلَقَّلٰهَا ۚ إِلَّا ٱلصَّكِبُرُونَ ﴾ وترى ماذا تعني «ها» والسابق عليها ﴿ ثَوَابُ اللَّهِ ﴾ مذكراً لا يتحمل ضمير التأنيث؟

التلقية هي التفهيم كما التلقي هو التفهم، ولكنه تفهم يَلقى شغاف القلب، فهو أخص من التلقن، ولقد عدَّ الصبر هنا ظرفاً لذلك التلقي، وليس هكذا صبر إلّا من حصائل الإيمان والعمل الصالح، فقد تعني «ها» تلك العظمة – سواءً أكان استثناء ﴿الصَّيْرُونَ﴾ من الذين أوتوا العلم، أم تلحيقة معترضة من الله، فلا تصل هذه العظة إلّا إلى ﴿الصَّيْرُونَ﴾ على فتنة الحياة وزينتها وإغرائها، و﴿الصَّيْرُونَ﴾ على حرمانها، فهم أعم ممن أوتي متع الحياة ومن حُرِمها، بل والصبر على وجدانها أحجى وأقوى.

هؤلاء الصابرون، وهم المؤمنون العاملون الصالحات، هم يلقّون هذه العظة من قبل الله وأهل الله فيتلقونها.

وأما رجوعها إلى هذه الثلاث «ثواب الله - آمن - عمل صالحاً» فغير صواب، حيث الصبر هكذا هو من مخلفات الإيمان والعمل الصالح، فكيف يلقيًّان مع الثواب للصابرين، اللهم إلّا إيماناً أعمن، وعملاً صالحاً أصلح، هما من خلفيات ذلك الصبر، وهذا من باب الاستخدام، أن لا يلقَّى ثواب

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٥١.

الله ومزيد الإيمان والعمل الصالح إلّا الصابرون، إلّا أن ثواب الله هنا يتبنّى أصل الإيمان والعمل الصالح لا مزيدَهما، والتلقية التفهيم لا تناسب واقع هذه الثلاث أم سواها، فهي إذا تلقية العظة، فلكل عظة ظرف له صالح، ولهذه العظة ظرف الصبر على زخارف الحياة الدنيا لمن أويتها أو حُرِمَ عنها. هنا - وقد بلغت فتنة الزينة ذروتها - حيث تتهافت أمامها بعض النفوس المؤمنة وتتهاوى فضلاً عن سواها - هنا من الرحمة الربانية أن تتدخل يد القدرة، تحطيماً للغرور الجاهل القاحل، وحفاظاً على ضعاف الإيمان:

﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ. وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِثَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنْتَصِرِينَ ﴿ ﴾:

ومهما كان مع قارون - في خروجه بزينته - أهله وهوامشه أم لم يكونوا، فالخسف حسب هذا النص خصّه دونهم ﴿ فَسَفْنَا بِهِ ﴾ قارون ﴿ وَيَدَارِهِ ﴾ التي كان فيها - بطبيعة الحال - قسم عظيمٌ من ثروته، فقد ابتلعته الأرض بداره، هاوياً فيها بلا فئة ينصرونه من دون الله، حيث تركته وشأنه الشائن، كما هو دأب الهوامش المتملقين دائماً أنهم شركاء في رغد العيش فإذا جاء البلاء فحيدي حياد! ولا فحسب إن لم تنصره فئته، بل ﴿ وَمَا كَاكَ النَّنْ عَمِينٌ ﴾ يائساً عنهم، بائساً في انخسافه!.

﴿ وَأَصْبَحَ ٱلَّذِينَ تَمَنَّوْاْ مَكَانَهُ بِٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأْتُ ٱللَّهَ يَبْشُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَوْلَا أَن مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَأْ وَيْكَأَنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْكَفِرُونَ ۞﴾:

﴿ الَّذِينَ تَمَنَّواْ مَكَانَهُمْ بِٱلْأَمْسِ ﴾ وهم ﴿ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنَيَا ﴾ وما كانوا من الصابرين على زهرتها وزهوتها، ولم يُلَقَّوا العظة من الذين أوتوا العلم، هم الآن – وقد رأوا كيف خسف الله به وبداره الأرض – ينتبهون قليلاً ﴿ وَيُكَانَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

يبسط ويقدر، ولا أنه لا يفلح الكافرون، وإنما «ويكأنه» في النفي والإثبات فهم بعدُ في سُبات، وعلى أية حال وقفوا يحمدون الله إن لم يستجب لهم ما تمنوه بالأمس وهم يرون مصير قارون وهو رأس الزاوية! فإنما الثراء هي ابتلاء قد تعقبها البلاء، فقليل هؤلاء الأثرياء الذين لا يبدلون نِعمة الله كفراً ونَعمة، وكثيرهم الكافرون.

وهنا يسدل الستار على الفريقين، نقلة إلى ضابطة صارمة للناجحين في هذا الميدان:

﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ جَعَمَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَأَدًا وَٱلْعَفِبَةُ لِلْمُنَقِينَ ﴿ لِللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللل

إن الدار الآخرة بالزلفى والمكانة العليا، ﴿تِلْكَ ﴾ البعيدة المدى، العالية الصدى، الغالية الهدى ﴿الدَّارُ الْآخِرَةُ ﴾ الحسنى، حصيلة لحسنى الأولى ﴿خَمَلُهَا ﴾ تكويناً وتشريعاً ﴿لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوّا فِي الْأَرْضِ ﴾ أياً كان، وحتي في منصب العدل والحكم الحق، إذ لا يريدون في ذلك الحقل إلا تحقيق الحق وإبطال الباطل، وما العلو الحكم عندهم إلا ذريعة لذلك، وكما أشار إمامهم أمير المؤمنين المسلم الله المخصوف قائلاً: "والله لهي أحب إلي من إمرتكم هذه إلا أن أقيم به حقاً أو أبطل باطلاً». فالعلو في الأرض لهم غير مُراد، ثم ﴿وَلَا فَسَادًا ﴾ بعلو وغير علو، والعلو أياً كان يستبع فساداً مهما كان لأهل العدل إلا من عصم الله وهداه.

فإرادة العلو هي بطبيعة الحال من أقوى مصاديق الفساد في الأرض فـ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ. وَهُوَ الدُّنِيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ. وَهُوَ الدُّنِيَ النَّسْلِ الْخِصَامِ ﴿ فَيَهَا مَنِهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْفَسَلُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَلِبَشَ ٱلْمِهَادُ... وليس أن إرادة العلو في الأرض ممنوعة - فقط - لألد الخصام، بل وعدول المؤمنين، لأن كراسيَّ الحكم مآزق بطبيعة الحال، وقل من ينجو منها، وقد يروى عن رسول الهدي في قوله في الآية: «التجبر في الأرض والأخذ بغير الحق» (٢) و«لما دخل عليه على عدي بن الحاتم ألقى إليه وسادة فجلس على الأرض فقال في : أشهد أنك لا تبغي علواً في الأرض ولا فساداً فأسلم» (٣) و«أوصيكم بتقوى الله وأوصي الله بكم ﴿إِنِي لَكُمْ نَلِيرٌ مُبِينُ ﴾ (٤) ألّا تعلوا على الله في عباده وبلاده فإن الله تعالى قال لي ولكم: ﴿ وَلِكَ الدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فَسَادًا اللهُ عَمَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلأَرْضِ

وعن وصيه وخليفته في أمته علي أمير المؤمنين عَلَيْهُ «فلما نهضت بالأمر نكثت طائفة ومرقت أخرى وفسق آخرون كأنهم لم يسمعوا الله سبحانه أن يقول: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ ٱلْآخِرَةُ . . . ﴾ بلى والله لقد سمعوها ووعوها ولكنهم حليت الدنيا في أعينهم وراقهم زبرجها (٢).

فقد يعني منها أنني لست من هؤلاء الذين يريدون علواً في الأرض ولا فساداً فلماذا - إذاً - ثالوث النكث والمروق والفسق، فلا يصلح لولاية أمور المسلمين إلّا مثلي، وكما يقول «نزلت هذه الآية في أهل العدل

البقرة، الآيات: ٢٠٤-٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٣٩ - أخرج المحاملي والديلمي في مسند الفردوس عن أبي هريرة عن رسول الله عليه في قوله: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ . . . ﴾ [القَصَص: ٨٦] قال: . . .

 <sup>(</sup>٣) المصدر - أخرج ابن مردويه عن عدي بن حاتم قال لما دخل على النبي عدي بن
 حاتم...

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر عن نهج البلاغة عنه عليه الله المصدر عن المحدد عنه الله المحدد عنه الله المحدد المح

والتواضع من الولاة وأهل القدرة من سائر الناس»<sup>(۱)</sup>.

أجل فقد «ذهبت والله الأماني عند هذه الآية»(٢) أماني العلو في الأرض حتى للمؤمنين العدول فضلاً عمن سواهم!

وهذه الآية طليقة في التنديد بمن يريدون علواً في الأرض أياً كان فتنونين التنكير تنكير على تلك الإرادة على أية حال، وحتى «إن الرجل ليعجبه أن يكون شراك نعله أجود من شراك نعل صاحبه فيدخل تحتها» (٣)!.

فإرادة العلو في الأرض دركات أسفلها إرادة القيادة الكبرى للأمة، وأدناها إرادة الأجود من المال أو الحال، إلّا أن يُبتغى مرضاة الله وتحقيق شرعة الله، وكثير هؤلاء الذين يريدون علواً كذريعة ﴿وَإِذَا تَوَلَى سَكَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُقْسِدَ فِيهَا وَيُهْإِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسَلُ ﴾ (٤) وكما نراه على مدار الزمن الرسالي للرساليين فضلاً عن سواهم.

وفي كلمات للإمام علي علي الله حول قيادة الأمة نبراس ينير الدرب على من يريدون صالح الحكم بلا علو في الأرض:

<sup>(</sup>۱) عن مجمع البيان وروى زاذان عن أمير المؤمنين عَلَيْكُمْ أنه كان يمشي في الأسواق وهو وال يرشد الضال ويعين الضعيف ويمر بالبياع والبقال فيفتح عليه القرآن ويقرأ هذه الآية ويقول: نزلت. . .

<sup>(</sup>٣) المصدر ١٤٤ سلام الأعرج عن أمير المؤمنين على عليه الله المراهبين على المراهبين المر

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ۲۰۵.

فحينما تجتمع عليه الأمة الحائرة المظلومة – قاصرة ومقصرة – ليبايعوه يقول: «دعوني والتمسوا غيري فإنا مستقبلون أمراً له وجوه وألوان لا تقوم له القلوب ولا تثبت عليه العقول وإن الآفاق قد أغامت والمحجة قد تنكرت واعلموا إن أجبتكم ركبت بكم ما أعلم ولم أصغ إلى قول القائل وعتب العاتب وإن تركتموني فأنا كأحدكم ولعلي أسمعُكُم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم وأنا لكم وزيراً خير لكم مني أميراً»(۱).

«وبسطتم يدي فكففتها ومددتموها فقبضتها ثم تداككتم عليَّ تداكَّ الإبل الهيم على حياضها يوم ورودها حتى انقطعت النعل وسقط الرداء وُوطِيءَ الضعيف وبلغ من سرور الناس ببيعتهم إياي أن ابتهج بها الصغير وهدج إليها الكبير وتحامل نحوها العليل وحسرت إليها الكعاب»(٢).

«فأقبلتم إلي إقبال العُوذ المطافيل على أولادها تقولون: البيعة البيعة، قبضت يدي فبسطتموها ونازعتكم يدي فجذبتموها (٣).

«فما راعني إلّا انثيال الناس حولي كعرف الضبع ينثالون عليَّ حتى لقد وُطِيءَ الحسنان وشُقَّ عِطفاي مجتمعين حولي كربيضة الغنم<sup>(٤)</sup>.

"إني إلى لقاء الله لمشتاق وإلى حسن ثوابه لمنتظر راج ولكنني آسى أن يلي أمر هذه الأمة سفهاؤها وفجارها فيتخذوا مال الله دولاً وعباده خولاً والصالحين حرباً فإن منهم الذي قد شرب فيكم الحرام وجُلِد حداً في الإسلام، وإن منهم من لم يسلم حتى رضخت له على الإسلام الرضائخ، فلولا ذلك ما أكثرت تأليبكم وتأنيبكم وجمعكم وتحريضكم ولتركتكم إذا

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة الخطبة ٨٨ ص ١٨٢ عبده.

<sup>(</sup>٢) الخطبة ٢٢٤ ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) الخطبة ١٣٣ ص ٢٧.

<sup>(</sup>٤) الخطبة الشقشقية ١٣٣: ٧٧.

أبيتم وونيتم (1): «أما والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لولا حضور الحاضر وقيام الحجة بوجود الناصر وما أخذ الله على العلماء ألا يقارّوا على كِظّة ظالم ولا سَغَب مظلوم لألقيت حبلها على غاربها ولسقيت كأس آخرها بكأس أولها ولألفيتم دنياكم هذه أزهد عندي من عطفة عنز» (٢).

«فوالله لأسلّمن ما سلمت أمور المسلمين ولم يكن جور إلّا علي خاصة»!...

«فقمت بالأمر حين فشلوا، وتطّلعت حين تمنّعوا، ومضيت بنور الله حين وقفوا، وكنت أخفضهم صوتاً وأعلاهم فوتاً، فطِرتُ بعنانها، واستبددت برهانها، كالجبل لا تحركه العواصف ولا تزيله القواصف، لم يكن لأحد فيَّ مَهمز، ولا لقائل فيَّ مغمز، الذليل عندي عزيز حتى آخذ الحق له، والقوي عندي ضعيف حتى آخذ الحق منه، رضينا عن الله بقضائه وسلمنا لأمره»(٣).

أجل وإن هؤلاء الطيبين لا يقوم في نفوسهم خاطر العلو في الأرض والاستعلاء بأنفسهم لذوات أنفسهم، ولا يهجس في قلوبهم الاعتزاز بأشخاصهم، فإنما يتوارى شعورهم بأنفسهم ليملأها الشعور بالله وإعلاء كلمة الله.

﴿وَٱلْمَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ﴾ (٤) وهي الحياة العاقبة لمسيرة الحياة ومصيرته لمختلف الأحياء، هنا في الرجعة وهناك في البرزخ والقيامة، والمتقون هنا هم الذين لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً، فضلاً عن أن يحاولوا الاستعلاء، اللهم إلّا إعلاء لحكم السماء في أرض الله.

<sup>(</sup>۱) الكتاب ٦٢ ص ١٣١ عبده.

<sup>(</sup>٢) تتمة من الخطبة الشقشقية.

 <sup>(</sup>٣) الخطبة ٣٦ ص ٨٤ – أقول: راجع كتابنا علي والحاكمون تجد فيه تفصيل البحث عن حق الحكم والولاية الحقة.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٢٨.

﴿ مَن جَآةً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا ۚ وَمَن جَآةً بِٱلسَّيِّعَةِ فَلَا يُجْزَى ٱلَّذِيكَ عَمِلُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾:

علّ «الحسنة» هنا هي الحياة الحسنة المحلّقة على العقيدة والنية والعمل، والسيئة خلافها، و﴿خَيْرٌ مِنْمَا ﴾ هي أضعافها بادئة من عشرة ﴿مَن جَاءً بِالْحَسَنَةِ وَالسيئة خلافها، و﴿خَيْرٌ مِنْمَا ﴾ هي أضعافها بادئة من عشرة ﴿مَن جَاءً بِالْحَسَنَة أَثراً فَلَمُ عَشْرُ أَمْثَالِها . . . ﴾ (١) وهذه ضابطة ثابتة، وقد تزيد حسب مزيد الحسنة أثراً وكياناً كما في آيات، ولأن السيِّئة لا يجازى بها صاحبها إلّا العملية، دون سوء النية ﴿فَلَا يُجْزَى النِينَ عَمِلُوا السَّيِّعَاتِ إِلَّا مَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴾ .

فالحسنة المضاعفة الجزاء يعم الأعمال والنيات والطويات، والسيئة المكافحة تخص الأعمال دون النيات، وأما العقائد السيئة فبارزة الأعمال فيها داخلة في الأعمال، وسيئه العقيدة دون عمل تشملها الآيات الواعدة سيئي العقائد النار، أم هي داخلة في ﴿عَلُوا السّيّعَاتِ﴾ شمولاً لأعمال القلوب والقوالب، وليست النية عملاً، بل هي نية العمل، يثاب على حسنتها دون سيئتها، ثم ﴿إِلّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ حصر لجزاء السيئات على قدر الأعمال، فنفس العمل السيّىء هو جزاؤه إذ يبرز بحقيقته يوم تبلى السرائر، وليس غير المحدود صورة واقعية للسيئة المحدودة إلّا مزيداً غير محدود وهو ظلم ﴿وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا﴾ (٢)!

ثم ﴿مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ...﴾ تحدد موقف الحسنة والسيئة أنه حين المجيء إلى عالم الجزاء، فالحسنة - إذاً - هي عاقبة الحياة الحسنة، مهما كانت سابقتها أيضاً حسنة أم سيئة.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاكَ لَرَّادُكَ إِلَى مَعَادٍ قُل زَيِّ أَعْلَمُ مَن جَآءَ بِٱلْمُكَنْ وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ ثُبِينِ ﴿ ﴾:

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٦٠.

<sup>(</sup>Y) سورة النساء، الآية: 178.

﴿ فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْءَاكِ ﴾ هو الفرض الرسالي تلقياً لوحيه وتفهماً له وتطبيقاً بنفسه وتبليغاً للمرسل إليهم، وقد ذكر من فرضه عليه تلاوته ﴿ وَأَنْ أَتَلُوا اللّهُ مَا أَوْجَى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَيِكَ ﴾ (٢) ﴿ يَتَلُوا عَلَيْهِم ءَايكتِهِ الْفُرْعَانُ . . . ﴾ (١) ﴿ وَآتُلُوا مَا أُوجِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَيِكَ ﴾ (٢) ﴿ يَتَلُوا عَلَيْهِم ءَايكتِهِ وَيُرْكِيمِ مَا يُكِيمِم وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَكِ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ (٣) .

ولأن القرآن هو الوحي الأخير الشامل كافة المكلفين إلى يوم الدين، ففرضه الرسالي البلاغي هو البلوغ إليهم أجمعين، وبأحرى منزل وحيه الأول أم القُرى فإنها عاصمة الدعوة القرآنية.

ثم ﴿لَآذُكَ إِلَى مَعَادِّ﴾ وهذه آية منقطعة النظير في صيغة الفرض والرد إلى معاد، مما يضخِّم أبعاد رده ﷺ الموعود إلى معاد، فما هو «معاد»؟

أتراه معاد الآخرة إلى الجنة (٤)؟ ولم يكن فيها حتى يرد إليها! والصيغة الصالحة له «الجنة» دون «معاد» منكراً، ولا حتى «المعاد» معرفاً، لأنها اليتيمة التي تحمل لفظ «معاد» دون سواها من كلِّ آيات المعاد!

أم هو الموت<sup>(ه)</sup>؟ ولم يَك ميتاً حتى يرد إلى الموت! ولا يخصه ذلك الرد الممنون فيه عليه! ثم ولا منة في الموت ما دامت الحياة الدنيا مدرسة الآخرة!.

أم هو الرجعة أيام المهدي القائم عجل الله تعالى فرجه (٢)؟ ولا يناسب خصوصَها المَقامُ ولا الطمأنة الحاضرة لخاطره الخطير عن بأس المشركين!

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٦٤.

 <sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٥: ١٤٠ - أخرج الحاكم في التاريخ والديلمي عن علي عليه عن النبي عليه :
 ﴿ رَادُكَ إِلَى مَعَادِ ﴾ [القصر: ٨٥] قال: الجنة.

 <sup>(</sup>٥) المصدر - أخرج عبد بن حميد وابن مردويه عن أبي سعيد الخدري ﴿ لَرَّاتُكَ إِلَىٰ مَعَاتِهِ ﴾ قال:
 المه ت.

<sup>(</sup>٦) نور الثقلين ٤: ١٤٤ عن تفسير القمي حدثني أبي عن حماد عن حريز عن أبي جعفر ﷺ=

أم هو الرجوع إلى مكة المكرمة (١)، رداً إليها بعد هجرية؟ والسورة مكية ولما يهاجر النبي على إلى المدينة!.

وَمَعَادِ ﴾ هنا كأصل في الموعود ردُّه إليه هو في الحق مكة المكرمة، وقد نزلت الآية في غضون هجرته عنها إلى المدينة، بالغَ الحجفة أم دونها أم ولمّا يخرج من الغار، إذ تكفي في نزولها حالةَ الهجرة، ثم وجو السورة المستعرضة قصص موسى ومن أهمها رجوعه إلى ﴿مَعَادٍ ﴾ الدعوة الرسالية وهو «مصر» يناسب وعد هذا الرسول في برده إلى معاد الدعوة الرسالية وهو مكة المكرمة، فكما خرج موسى من مصرها رباً مطارداً يترقب، كذلك الرسول محمد في وكما وعد موسى أن يرد إلى معاد الدعوة كذلك الرسول في مهجرك، ودع أمر الحكم فيما بينك الوسول في فامض يا رسول الهدى في مهجرك، ودع أمر الحكم فيما بينك وبين قومك لله الذي فرض عليك القرآن، وانما سمي مكة معاداً لأنه مكان العود، وعد محتوم في ذلك الرد لحد يسمى مكانه «معاد» كما ومكة معاد لكل مسلم على مدار الزمن، أخذاً من رسالتها المحمدية وعوداً إليها.

كما وهي معاد الحج وميعاده.

قال: إنه سئل عن جابر فقال: رحم الله جابراً بلغ من فقهه أنه كان يعرف تأويل هذه الآية يعني الرجعة وفيه عنه حدثني أبي عن النضر بن سويد عن يحيى الحلبي عن عبد الحميد الطائي عن أبي خالد الكابلي عن علي بن الحسين بين في الآية قال: يرجع نبيكم في وأمير المؤمنين والأئمة صلوات الله عليهم.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٣٩ - أخرج ابن أبي حاتم عن الضحاك قال لما خرج النبي ﷺ من مكة فبلغ المجحفة اشتاق إلى مكة فأنزل الله: ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْءَاكَ لَرَّاذُكَ إِلَى مَعَاوً﴾ وبلغ المجحفة اشتاق إلى مكة وفيه أخرج ابن مردويه عن علي بن الحسين بن وائد قال: كلَّ القرآن مكي أو مدني غير قوله: إن الذي فرض... فإنها أنزلت على رسول الله ﷺ قبل الهجرة فهي مكية نزلت بمكة أو بغيرها من البلدان، وكل آية نزلت بالمدينة بعد الهجرة فإنها مدنية نزلت بالمدينة أو بغيرها من البلدان.

أقول: وقد أخرج إلى مكة في تفسير إلى معاد عن ابن عباس ومجاهد.

ف ﴿ كُمَا ۚ أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِبِقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكُوهُونَ﴾ (١) كذلك ﴿ إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَّاذُكَ إِلَى مَعَاذٍ ﴾ .

ذلك تفسير رده إلى معاد ومن تأويله رده بعد موته إلى معاد الرجعة، فكما ﴿مَعَادِّ﴾ إلى مكة المكرمة كان له فتحاً مبيناً، كذلك معاد الرجعة حيث الدولة الأخيرة الإسلامية العالمية، وقد رُدَّ إليه معه على عترته المعصومون وسائر النبيين وكل من محض الإيمان محضاً، كما يرد إليه كلّ من محض الكفر محضاً، وقد يعود في معاد رجعته إلى معاد هجرته فهما معاً - إذاً - مكان عوده قبل مماته وبعده، وقد يعني تنكير ﴿مَعَادِّ﴾ جنسه الشامل لمعاد الدعوة ومعاد الرجعة ومعاد القيامة، والرد إلى الأخير اعتباراً إلى لقاء الله فرإنًا لِلّهِ وَلِنَا إِلَيْهِ رَحِمُونَ﴾ (٢) فلو عنى واحدة من هذه لعرِّف: «المعاد».

فَ ﴿ فُلْ ﴾ على أطلال تلك البشارة السارة بكل قوة وسداد، لهؤلاء الذين كفروا بك وأنكروك وأخرجوك ﴿ رَبِيّ ﴾ الذي رباني لهذه الرسالة القرآنية المفروضة علي ﴿ أَعْلَمُ مَن جَاءَ بِاللَّهُ لَكَ ﴾ وذلك لائح من التربية الرسالية الباهرة في، وهو ﴿ أَعْلَمُ . . . وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ تُبِينٍ ﴾ وقد يبين ذلك في «معاد» مكة و«معاد» الرجعة، ثم في «معاد» يوم القيامة!.

ذلك رجاؤك بما نعدك غير مكذوب، كما وألقينا إليك الكتاب ولم تك ترجوه:

﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوٓا أَن يُلْفَى إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِن زَيِكَ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ اللَّهِ :

ما ﴿ كُنتَ تَرْجُواً ﴾ حيث المعدات - المتعوّدة العلمية لتلقّي ذلك العلم القمة - منفية، ومكة بلدة جاهلة قاحلة، والفترة البعيدة الرسالية، وقومك

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٥٦.

اللَّه ضد الرسالة، هذه وأضرابها مما تقطع الرجاء عن إلقاء ذلك الكتاب الكافل للدعوة العالمية في الطول التاريخي بالعرض الجغرافي.

و ﴿ أَن يُلْقَىٰ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبُ ﴾ دون أن ينزل، لمحة أخرى إلى عدم الرجاء، حيث المُلقى إلى مكان قد تُلغى فيه ظرفية المكان، وكل ذلك اليأس هو قضية الحالة الظاهرة، ولكنما الهالة الباطنة الزاهرة، كانت تتطلّب تلك الرسالة الباهرة، ف «ما كنت». . . ﴿ إِلّا رَحْمَةُ مِّن رَّيِكُ ﴾ حيث رباك تربية خفية حفية لتلك الرسالة البهية، ليناسب منزل الوحي نازله، مهما لم يكن يرجوه صاحب المَنزل.

و ﴿ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَّيِكُ ﴾ استثناء متصل إذ كانت رحمة ربه له مرجوة، عائشاً بين «ما كُنْتَ تَرْجُوا» كنفسه بظروفه آفاقية وأنفسية مهما كان بالغ القمة المعرفية، وبين ﴿ رَحْمَةً مِن رَبِكُ ﴾ إشراقة رحيمية من ربه الذي رباه لهذه الكرامة الكبرى والدرجة العليا، فجملة القول في هذه الآية هي الحالة العوان لرسول الهدى بين الخوف والرجاء!

إذاً فلم يكن الرسول على يتطلع إلى الرسالة، فإنها اختيار الله له كما لسائر الرسل، حيث المعرفة مهما كانت قمة لا تتطلب بمفردها الانتصاب للرسالة، فهي رحمة من الله و ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيّثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ (١) رحمة غالية عالية توهب للمتأهلين كما يعلم الله ويختار، دون المتطلعين، وقد اختار للرسالة الأخيرة من لم يتطلع إليها، بل ولم يَرجهًا، أو لَم يَرَ نفسه مستأهلاً لها تطامناً لله واتكالاً على رحمة الله؟.

أو كان يرجوها ﴿رَحْمَةُ مِن رَّبِكُ ﴾ الذي رباك تربية تؤهلك لهذه الرسالة السامية، رجاء رحمة من ربك، وعدم الرجاء اعتبار بنفسك كأحد من الناس مهما كنت بالغ العقل والزهادة!.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٢٤.

إذاً ﴿ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ ﴾ كما لم يكن ولن، وإنما ذلك النهي إعلان على رؤوس الأشهاد في هذه الإذاعة القرآنية استئصالاً لآمال الكافرين أن يظاهرهم أو يماريهم، بل هي مفاصلة دائبة، أم مواصلة بالحق المبين والدين المتين، دون تقسيم للبلد بلدين، بانقسام الدعوة شطرين.

وهنا صلة وثيقة بين ما ﴿ كُنتَ تَرْجُوّاً . . ﴾ وبين ﴿ لَأَذُكَ إِلَى مَعَاد ، وهنا وعد عدم الرجاء في إلقاء الكتاب أولى من عدمه في رده إلى معاد ، وهنا وعد دونما هناك فلترجُ ما وعدناك من ردك إلى معاد ، أكثر مما لم نكن نعدك من إلقاء الكتاب ، ولتعش رجاء رحمة من ربك دون تلكُّع ولا تزعزع مهما عارضك العالمون ، فموسى الذي قتل القبطي خطأ خلَّف عليه تأخُّر الرسالة والبُعد عن معاد الدعوة ، رددناه إليه رسولا ، فأنت الذي ما أخطأت طول عمرك في أيِّ من أمرك ، أقرب إلى الرسالة إلقاء للكتاب عليك ، وأقرب إلى ردك إلى معاد الدعوة ، وهذه نعمة لك عظيمة تتطلَّب ألَّا تكون ظهيراً ردك إلى معاد الدعوة ، وهذه نعمة لك عظيمة تتطلَّب ألَّا تكون ظهيراً للكافرين ، وكما موسى ﴿ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنَ أَكُون ظهيراً في يُكِيراً لِلْمُجْمِينَ ﴾ (١) .

وهنا الله بما أنعم على محمد المنظن القاء الكتاب والردَّ إلى معاد، يتطلب إليه ما تستحكم به عرى الدعوة الرسالية، لا جزاءً فإنه غير مفتاق إلى جزاء، وإنّما تنمية للدعوة المحضرة للعالمين، فهنا نجده في خماسية الطلبات الربانية كدعامات خمس لهذه الدعوة الوامضة الناهضة الباهظة: هي سلبيات أربع بإيجابية واحدة ﴿وَآدَعُ إِلَى رَبِكُ ﴾ (٢) حيث الدعوة الصالحة إلى الرب تتطلب هذه السلبيات قبلها لتستحكم عراها وتُحمى حماها.

﴿ وَلَا يَصُدُّنَّكَ عَنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ وَٱدْعُ إِلَىٰ رَبِّكَ وَلَا تَكُونَنَّ

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٦٧.

مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرُ لَاَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَامُ لَهُ ٱلْخَكْرُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞﴾:

مواصلة واحدة ﴿وَادَّعُ إِلَىٰ رَبِّكَ ﴾ تتقوم بمفاصلات أربع، وهي تتوسطها هنا، وفاعل ﴿وَلَا يَصُدُّنَكَ ﴾ هو كونه – وعوذاً بالله – ظهيراً للكافرين، كخلفية أولى لذلك الظهر الظهير، أن يصده عن آيات الله، في أي حقل من حقولها، والتأكيد في ﴿وَلَا يَصُدُّنَكَ ﴾ يؤكد النهي عن كونه ظهيراً لهم، أن يتهاون في تلقي الوحي وإلقائه، بإلغائه عن فاعلياته، أم يتهاوى بما يكذبونه فيه أنه سحرٌ أو جِنَّة أم كهانة أما هيه؟.

ثم ﴿ وَأَدْعُ إِلَىٰ رَبِّكِ ﴾ أمر بالمُضيِّ الصارم في دعوته الناصعة الناصحة ، بعيدة عن كافة النزعات والانتزاعات والرغبات إلَّا إعلاء كلمة الله العليا ، وإلغاء كلمة الله ين المُشْرِكِينَ ﴾ بالله على أية حال ، وإن شركاً خفياً كدبيب النمل ، فإنه يقصم ظهر الداعية ، ويفصمه عن صالح الدعوة .

﴿ وَلَا تَذَعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرُ ﴾ مهما كان مصلحياً لاجتذاب المشركين كما اقترحوه عليه: «اعبد آلهتنا سنة نعبد إلهك سنة» فنزلت سورة «الكافرون» ثورة قاصمة على ازدواجية الدعوة ومصلحيتها، فـ ﴿ لاّ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ﴾ في كلّ شؤون الألوهية، و:

﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَنَّمُ . . . ﴾ : إذ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْغَىٰ وَجَهُ رَلِكَ ذُو الْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞﴾ (١).

والشيء هو الكائن أياً كان، إلهاً ومألوها، إذاً فالله شيءٌ كما الخليقة كلها أشياء، وإن كان الشيء الله هو الذي شيًا سائر الأشياء، وبين شيءِ الله وسائر الشيء تباين كلي، لا مشاركة بينهما إلّا في لفظة الشيء وأصل

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن، الآيتان: ٢٦، ٢٧.

الوجود، دون أية مشاركة في ذلك الأصل، فالأشياء المخلوقة كلها خِلوٌ عن شيءِ الله ذاتاً وصفاتٍ وأفعالاً، كما الله تعالى خلوٌ عنها في مثلث الجهات، فرهو خلوٌ من خلقه وخلقه خلوٌ منه» – «باينٌ عن خلقه وخلقه باين منه» – «لا هو في خلقه ولا خلقه فيه» كما: لا هو من خلقه ولا خلقه منه: مباعضة ذاتية أماهيه؟.

وترى «وجهه» هنا تعني الجارحة؟ وهي تأويلة عليلة جارحة كيان الربوبية، إنه يهلك – وعوذاً به – بسائر أجزائه كسائر الكون إلّا وجهه! مهما أوّل أنه وجه جارحي لا كسائر الوجوه، حيث الجارحة لله جارحة ألوهيته على كلّ الوجوه، إذ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّ ﴿(١) فلا تركّب له حتى تكون له جوارح وسواها من أجزاء وحدود متركبة فه «من المحال أن يهلك منه كلّ شيء ويبقى الوجه» (٢)!، لـ ﴿وَجَهَلُمُ ﴾ هنا وجهان ثانيهما وجه كلّ شيء المتجه إلى الله، رجوعاً لضمير الغائب إلى الحاضرِ الذكر وهو ﴿كُلُّ شَيْءٍ ﴾ فالهلاك شامل كلّ شيء، إلّا وجهه المواجِه المتّجه إلى الرب، فإنه باق ببقاء الله بإذنه ورحمته، كالربانيين من السابقين والمقربين وأصحاب اليمين، والجنة بأهلها، فلا هلاك كلياً لهم ولها (٣).

ثم وفي الوجه الأوّل لا وجه لوجه الجارحة، فإن لكل شيءٍ وجهاً

سورة الشورى، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٤٥ في كتاب الاحتجاج عن أمير المؤمنين عَلَيْمَ حديث طويل وفيه: وأما قوله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَمْ ﴾ [القصَص: ٨٨] فالمراد كلّ شيء هالك إلّا دينه، لأن من المحال أن يهلك منه كلّ شيء ويبقى الوجه، هو أجل وأعظم من ذلك وإنما يهلك من ليس منه ألا ترى أنه قال: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ أَنَ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ [الرحمٰن: ٢١-٧٧] ففصل بين خلقه وجهه، وفيه عن التوحيد عن أبي حمزة قال قلت لأبي جعفر عِليَهِ قول الله عَنَى : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا وَاللهُ عَنَى الوجه؟ إن الله أعظم من أن يوصف بالوجه؛ إن الله أعظم من أن يوصف بالوجه، ولكن معناه: كلّ شيء هالك إلّا دينه والوجه الذي يؤتى منه.

<sup>(</sup>٣) راجع إلى تفسير آية ﴿وَيَبْغَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجُلَالِ وَٱلْإِكْرَادِ﴾ [الرَّحمٰن: ٢٧] في الفرقان ج ٢٧.

يناسبه، وهو في الكل ما يواجَه به ويواجِه، والله يواجِه الكائنات علماً وقدرة، ويواجَه معرفياً وعبودياً، والوجه الوجيه هنا لوجهه هو ذاته بصفاته ذاتية وفعلية، والروحانيون الذين يواجهونه حياتَهم معرفياً وعبودياً.

فاختصاص ﴿وَجَهُمُ هَا بذاته يقتضي تبديل وجهه بذاته، فإنها صريحة في ذاته، ووجهه غير صريح، كما اختصاصه بغير ذاته إدخال لها ضمن الهالكين، أن ذاته يهلك وسائر وجوهه تبقى!.

إذا ف ﴿وَجْهَةٌ ﴾ تعم ذاته كقمة الوجوه، إلى متعلقاتها الربانية ذاتياً وخارجياً، ومن الثاني دينه (۱) والدعاة إليه، فإنهم وجه الله الذي يُتوجه بهم إليه، وكما يروى «نحن وجه الله الذي لا يهلك» (۲) وكما أن المتجهين إلى الله بهم، هم من وجهه (۱) والإضافة في ﴿وَجَهَةٌ ﴾ تختلف حسب مختلف مصاديق الوجه، ففي وجه الذات هي من إضافة الشيء إلى نفسه، وفي وجه صفات الذات هي إضافتها إلى الذات، وفي وجه الدعوة والدعاة، هي إضافة الفي مصدره، فإنهم صادرون عن الله فموجّهون إلى الله! فالمتخلفون عن الله هم هالكون في حياتهم وبعد موتهم وإلى النار حيث فالمتخلفون عن الله هم هالكون في حياتهم وبعد موتهم وإلى النار حيث

<sup>(</sup>۱) المصدر عن التوحيد بإسناده إلى خيثمة قال سألت أبا عبد الله عليه عن الآية قال: دينه، وكان رسول الله عليه وأمير المؤمنين عليه دين الله ووجهه وعينه في عباده ولسانه الذي ينطق به ويده على خلقه ونحن وجه الله الذي يؤتى منه ولن نزل في عباده ما دامت لله فيهم روية، قلت: وما الروية؟ قال: الحاجة، فإذا لم يكن لله فيهم حاجة رفعنا إليه وصنع ما أحب

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٤٦ عن كتاب التوحيد بإسناده إلى صفوان قال قال أبو عبدالله ﷺ : . . .

<sup>(</sup>٣) المصدر عن التوحيد بإسناده إلى الحارث بن المغيرة النصري قال: سألت أبا عبد الله على المعنود عن قول الله تَحَرَّكُ : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَامً ﴾ [القصص: ٨٨]؟ قال: كلِّ شيء هالك إلّا من أخذ طريق الحق، وفي محاسن البرقي مثله وفي آخره: من أخذ الطريق الذي أنتم عليه، وعن التوحيد بإسناده إلى صفوان الجمال عن أبي عبد الله عليه في الآية قال: من أتى الله بما أمر به من طاعة محمد والأثمة من بعده صلوات الله عليهم فهو الوجه الذي لا يهلك ثم قرأ: ﴿ مَن يُطِع الرَّسُولُ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾.

تهلك ومن فيها، والمتجهون إلى الله باقون وإن ماتوا فإنهم في الجنة باقون كما هي دون نهاية.

هذه وجوه وجيهة من ﴿وَجَهَمُ ﴿ هَنَا مَهُمَا اخْتَلَفْتُ دَرَجَاتُهَا، فُوجِهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللللللَّا اللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

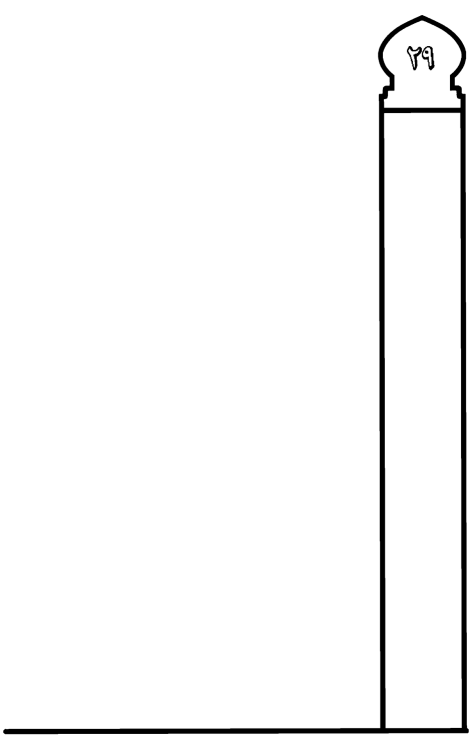
و ﴿ هَالِكُ ﴾ لا تعني - فقط - مستقبل الهلاك حين تَهلك النار بمن فيها، بل والحال على أية حال، وهو عبارة أخرى عن البطلان، فهو هلاك الكون والكيان، ولكن «وجهه» لا هلاك له كوناً ولا كياناً، مهما طرأه موت أو تغيّر آخر في غير وجه الذات والصفات.

ثم ﴿لَهُ ٱلْحَكُمُ﴾ تكويناً وتشريعاً لا سواه ﴿وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ لا إلى سواه.

والمرجع للضمير الأوَّل هو وجه الذات أصلياً، ووجوه الدعاة إليه رسالياً وبلاغياً، فإنهم الحكام من قبل الله، وأما الثاني فلا مرجع له إلا الذات، إذ لا رجوع إلّا إلى الله، اللهم إلّا للدعاة المعصومين أيضاً لأنهم موازين الأعمال ﴿يَوْمَ نَدْعُوا كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَنِهِم ﴾(٢)، فهنالك رجوع إلى كتب الشّرعة وأئمتها كموازين للأعمال والعقائد، والمرجع الأصيل هو الله.

<sup>(</sup>۱) المصدر في أصول الكافي عن أحمد بن إدريس عن محمد بن عبد الجبار عن صفوان بن يحيى عن فضيل بن عثمان عن ابن أبي يعفور قال سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله عَلَى : ﴿هُوَ اللَّوَلُ وَاللَّهِ عَنْ قُول الله عَلَى : ﴿هُوَ اللَّوَلُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّاعِينِ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَالزّوال وينتقل من لون إلى لون ومن هيئة فقال: إنه ليس شيء إلّا يبيد أو يتغير أو يدخله الغير والزّوال وينتقل من لون إلى لون ومن هيئة إلى هيئة ومن صفة إلى صفة ومن زيادة إلى نقصان ومن نقصان إلى زيادة إلّا رب العالمين فإنه لم يزل ولا يزال بحالة واحدة، هو الأول قبل كلّ شيء وهو الآخر على ما لم يزل ولا تختلف على غيره مثل الإنسان الذي يكون تراباً مرة ومرة لحماً ودماً ومرة رفاتاً ورميماً، وكالبسر الذي يكون مرة بلحاً ومرة بسراً ومرة رطباً ومرة تمراً فتتبدل عليه الأسماء والصفات والله عَنْ بخلاف ذلك.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٧١.



#### مكية وآياتها تسع وستون

# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الْمَدُّ إِنَّ اللَّهُ أَن يُتَرَكُّوا أَن يَقُولُوا مَامَكَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَندِبِينَ ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن يَسْبِغُونَا سَاءَ مَا يَحَكُمُونَ ﴾ فَي مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَاتَّ وَهُو السَّكِيعُ ٱلْعَكِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَنِي الْعَلَمِيمُ الْعَلَيمِ لَهُ اللَّهَ لَغَنَّى عَنِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَوَضِّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسِّنًا ۚ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ۚ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبِتُكُم بِمَا كُنتُر تَمْمَلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُدْخِلَنَّهُمْ فِ ٱلصَّدلِحِينَ ﴿ لَكُ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَنَا بِٱللَّهِ فَإِذَآ أُوذِي فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَيِن جَأَهَ نَصْرٌ مِّن زَّيِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُّ أَوَ لَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ لَيْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ إِنَّ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَتَّبِعُواْ سَبِيلُنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَكُمْ وَمَا هُم بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَايَكُمْ

مِّن شَيْءٌ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ وَلَيَحْمِلُكَ أَثْقَالَكُمْ وَأَثْقَالًا مَّعَ أَثْقَالِهِمُّ وَلَيْسْنَكُنَّ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ

سورة متماسكة الآيات بدء ختم، قهرمانتها المسماة هي باسمها «العنكبوت» وهي أضعف حشرة نعرفها ولا سيما في بيتها التي هي أوهن البيوت، تدليلاً على أن بيت الإشراك بالله والإلحاد في الله هو أهون من بيت العنكبوت ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُوك ﴾.

ملامح السورة ومصارحها بمسارحها تشهد أنها مدنية كلها، والجهاد لا تختص بالقتال حتى تتخذ آياته فيها دليل أنها مدنية - فإن المؤمن حياته الجهاد كما تقتضيه ظروفه - فإنما الدلالة الجامعة من جو السورة أنها نزلت في غضون الهجرة وهي أحرج الحالات للنبي والذين آمنوا معه.

تتخلل السورة من مطلعها إلى ختامها إيقاعات عميقة المدى، قوية الصدى حول حق الإيمان، وباطل الكفر، مما تهزّ الإنسان هزا وتفزه فزا ابتلاء صارماً أمام تكاليف الإيمان وقضاياه ورزاياه وعقباته الكئودة الملتوية من المتربصين دوائر السوء ضده وضد كتلة الإيمان.

فقد ابتدأت بإيقاعه ما أقواها: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوّاً... ﴾ واختتمت بما يقضي على كل العراقيل في سبيل الله: ﴿ وَاللَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ شُبُلَنّا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١) وبينهما عرض لمصارع المجاهدين والجاحدين وأين مصارع من مصارع - ؟ وعرض لما يتوجب على كتلة الإيمان أمام كتلة الكفر والنكران.

لقد سبق في أخريات القصص وعدُ رده الله الى معادة، وأمره الله الصمود في الدعوة سلبياً وإيجابياً، مما قد يبهِّج سواذج المؤمنين، فهنا

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، الآية: ٦٩.

العنكبوت تُحَمِّلهم شاقة التكاليف في هذه السبيل الشاقة الطويلة، بينهم وبين فتح مكة، في عشرة كاملة، ومن ثم إلى يوم الرجعة وإلى يوم القيامة الكبرى أن نعيش حياة الجهاد في سبيل الله صامدين غير خامدين.

### ﴿الَّدِّ ﴿ ﴿ اللَّهُ ﴾:

وهذه مكرورة مرات خمس، مرة يتيمة في مدنية: البقرة، وأربعاً في مكيات اربع، قد تكون هذه أخراها، والباقية هي الروم ولقمان والسجدة.

وقد تربط ﴿الَّمَّ﴾ العنكبوت وهي المكية الأخيرة، بـ ﴿الَّمَّ﴾ البقرة وهي المدنية الأولى، تترابطان هما بمشترك الحروف الرمزية هذه، بتقارب المحوين، على تغارب البلدين: مكة والمدينة، وإلى م ترمز ﴿الَّمَّ﴾ هنا وهناك وفي الثلاثة الأخرى؟ ما ندري إلّا ما يدرينا الله، ومن هم المرموز إليهم فيها وسواها من مفاتيح كنوز القرآن.

﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُقْتَنُّونَ ۞ :

إنه لحسبان جاهل قاحل، إن القول ﴿ اَمْتَكَا ﴾ يؤمّنهم عن كل العقبات والعقوبات، بل هم - بمراتبهم - يفتنون، فتنة الذهب بالنار، وإنها فتنة للمؤمنين على طول الخط، في الزمن الرسولي والرسالي على مختلف الظروف، وهي «الفتنة في الدين، يفتنون كما يفتن الذهب، يخلصون كما يخلص الذهب اللهب من فتن عقائدية وثقافية وسياسية وأخلاقية واقتصادية اماهيه من فتن هي كلها داخلة في نطاق الدين، المحلق على كل الحقول الحيوية، فلقد فتن المؤمنون في العهد المكي بأحرج الفتن، وعُذّبوا بأشد العذاب، ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمُ إِلّا أَن يُوْمِنُوا بِاللّهِ الْعَرِيزِ الْمَعِيدِ ﴾ (٢).

 <sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ١٤٨ في أصول الكافي عدة من أصحابنا عن أحمد بن محمد عن معمر بن خلاد قال: سمعت أبا الحسن ﷺ يقول: ﴿الدّ ﴿ الدّ لَيْ اَلنّاسُ . . . ﴾ [العنكبوت: ١-٢] ثم قال لى: ما الفتنة؟ قلت: جعلت فداك الفتنة في الدين، فقال: يفتنون . .

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٤١ - أخرج ابن سعد وابن جرير وابن أبي حاتم وابن عساكر عن عبد الله =

وكما فتنوا في العهد المدني بغزوات وبكتلة النفاق، ثم فتنوا برحلة الرسول في قصة الخلافة الخلاعة، ولقد «جاء العباس إلى أمير المؤمنين في قصة الخلافة بنا نبايع لك الناس، فقال في أو تراهم فاعلون؟ قال: نعم - قال: فأين قوله في الله الفتنة ما حصلت يُركُونا أن يَقُولوا ءَامَنكا. . . وَلِيَعْلَمَنَ الْكَذِبِينَ (١) ومن أشد الفتنة ما حصلت

أقول: تركهم هنا علياً عليه وهو أوّل من أسلم خيانة تاريخية، ثم «أتاهم على ما أرادوا» تعنى التقية حتى لا يقتلوا وكان الفوز بينهم لبلال!.

(۱) نور الثقلين ٤ : ١٤٧ في تفسير القمي حدثني أبي عن محمد بن الفضيل عن أبي الحسن على قال : . . . وفي مجمع البيان عند قوله تعالى : ﴿ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا ﴾ [الانتمام: ٢٥] وفي تفسير الكلبي انه لما نزلت هذه الآية قام النبي على فتوضأ وأسبغ ثم قام وصلى فأحسن صلاته ثم سأل الله سبحانه أن لا يبعث عذاباً من فوقهم أو من تحت أرجلهم أو يلبسهم شيعاً ولا يذيق بعضهم بأس بعض فنزل جبرئيل عليه ولم يجرهم من الخصلتين الأخيرتين فقال عليه : يا جبرئيل ما بقاء أمني مع قتل بعضهم بعضاً ؟ فقام وعاد إلى الدعاء فنزل : ﴿ الدَّ الله السبف وافتراق الكلمة إلى يوم القيامة . من الكاذب لأن الوحي انقطع ويقي السيف وافتراق الكلمة إلى يوم القيامة .

بن عبيد بن عمير قال: نزلت في عمار بن ياسر يعذب في الله ﴿ أَصَبِ النَّاسُ ﴾ [المتنكبوت: ٢]. وفيه أخرج ابن المنذر عن ابن جريح قال سمعت ابن عمير وغيره يقولون: كان أبو جهل لعنه الله يعذب عمار بن ياسر وأمه ويجعل على عمار درعاً من حديد في اليوم الصائف وطعن في حياً أمه برمح ففي ذلك نزلت هذه الآية، وفيه أخرج ابن ماجة وابن مردويه عن ابن مسعود قال: أوّل من أظهر إسلامه سبعه رسول الله في وأبو بكر وسمية أم عمار وعمار وصهيب وبلال والمقداد فأما رسول الله في فمنعه الله بعمه أبي طالب وأما أبو بكر فمنعه الله بقومه وأما سائرهم فأخذهم المشركون فألبسوهم درع الحديد وصهروهم في الشمس فما منهم أحد إلا وقد أتاهم على ما أرادوا إلا بلالاً فإنه هانت عليه نفسه في الله وهان على قومه فأخذوه فأعذوه فأعطوه الولدان فجعلوا يطوفون به في شعاب مكة وهو يقول أحد أحد».

وتحصل بعد رسول الله على حول قيادة الأمة الإسلامية وإمارتها: كما عنها؟ فقال: لما انزل الله سبحانه قوله: ﴿ الَّمْ ١ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ... ﴾ علمت أن الفتنة لا تنزل بنا ورسول الله بين أظهرنا، فقلت: يا رسول الله ما هذه الفتنة التي أخبرك الله بها؟ فقال ﷺ: يا على! إن أُمتي سيفتنون من بعدي، فقلت: يا رسول الله أو ليس قد قلت لي يوم أحد حيث استشهد من استشهد من المسلمين وأحيزت عني الشهادة فشق ذلك على فقلت لي: أبشر فإن الشهادة من ورائك، فقال لى: إن ذلك لكذلك فكيف صبرك إذا؟ فقلت يا رسول الله على الله ليس هذا من مواطن الصبر، ولكن من مواطن البشرى والشكر، وقال ﷺ: يا على! سيفتنون بعدي بأموالهم ويمنّون بدينهم على ربهم، ويتمنون رحمته ويأمنون سطوته ويستحلُّون حرامه بالشبهات الكاذبة والأهواء الساهية، فيستحلون الخمر بالنبيذ والسحت بالهدية والربا بالبيع، قلت: يا رسول الله فبأي المنازل أنزلهم عند ذلك، أبمنزلة ردّة أم بمنزلة فتنة؟ قال: بمنزلة فتنة (١).

وفي التوقيع الشريف عن صاحب الأمر عجل الله تعالى فرجه «.. وأنا أعوذ بالله من العمى بعد الجلاء ومن الضلالة بعد الهدى ومن موبقات الأعمال ومرديات الفتن، وإنه ﷺ يقول: ﴿الّهَ ﴿ اللّهَ اللَّهُ النّاسُ...﴾ كيف يتساقطون في الفتنة، ويترددون في الحيرة، ويأخذون يميناً وشمالاً،

قال: بتصديق ولايتك.

فارقوا دينهم أم ارتابوا أم عاندوا الحق أم جهلوا ما جاءت به الروايات الصادقة والأخبار الصحيحة وعلموا فتناسوا... $^{(1)}!$ 

ليس القول ﴿ اَمَنَا﴾ سياجاً مطمئناً عما تطرء من فتن، حتى ولا حقّ الإيمان، فقد يفتن المؤمن ليبرز صدقه في دعواه أو كذبه، وأخرى ليتكامل في حظيرة الإيمان، وثالثة هي طبيعة الحال لكتلة الإيمان حيث العقبات من الكتلة الأخرى ضدهم دائبة، فهم إذا في مثلث الفتنة.

فليس الإيمان كلمة تقال، فإنما هي تعبيرة عنه صادقة أم كاذبة، بل هو حقيقة ذات تكاليف وذات أعباء ومشاق لا يتحملها إلا قليل<sup>(٢)</sup> حين يتمخلها كثير، ويا ويلاها من فتن لا تقوم لها قائمة كفتنة الأحباء والأهلين إذ يهتفون به ليسالم أو ليستسلم أمام الباطل حفاظاً عليهم، هتافاً باسم الله في الرحم، ومن أبرزها الفتنة مع الوالدين كما أتت في هذه السورة.

وفتنة إقبال الدنيا على المبطلين، تهتف لهم الدنيا وتصفق لهم أهلوها وهو المؤمن مهمل منكر لا يحس به من أاحد، ثاوياً في غربته ووحدته بوهدته، يرى الذين حوله غارقين في تيه الضلالة وتيار الجهالة.

وأعظم من كل الفتن وافتن هي فتنة الإمرة على الأمة والعلو في الأرض، أعاذنا الله من شرها، ورزقنا خيرها تحقيقاً للحق وابطالاً للباطل.

<sup>(</sup>۱) المصدر في كتاب كمال الدين وتمام النقمة توقيع من صاحب الزمان (عج) كان خرج إلى العمري وابنه تعلق رواه سعد بن عبد الله قال الشيخ أبو جعفر وجدت ثبتاً بخط سعد بن عبد الله كله: «وفقكما الله وثبتكما على دينه وأسعدكما مرضاته، انتهى إلينا بما ذكرتما أن المسمى أخبركما عن المختار ومناظرته من لقى واحتجاجه بانه لا خلف غير جعفر بن علي وتصديقه وفهمت جميع ما كتبتما به مما قال أصحابكم عنه وأنا أعوذ بالله».

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٥٠ عن ارشاد المفيد عن الفضل بن شأذان عن أحمد بن محمد بن أبي نصر عن أبي الحسن الرضا عليه قال: لا يكون ما تمدون اليه أعناقكم حتى تميزوا وتمحصوا ولا يبقى منكم إلا القليل ثم قرأ الآية ثم قال: إن من علامات الفرج حدث يكون بين المسجدين ويقتل فلان من ولد فلان خمسة عشر كبشاً من العرب.

فهذه الآية ضابطة عامة للذين قالوا آمناً، أنهم يفتنون فيما قالوا على أية حال، فمنهم ساقطون فيها ومنهم ثابتون ومنهم عوان، وليست الفتنة فقط، بعدم المال والحال والمنال، بل هم في وجدها أشد فتنة وبلاء، يفتنون بمختلف الأحوال في كل حل وترحال، بل الحياة الدنيا كلهما فتنة وبلاء بخيرها وشرها، بإقبالها وادبارها، والإمرة من أشر الفتن وأمرها!:

﴿ وَيَهَوْنَهُم بِالْحَسَنَتِ وَالسَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (١) ﴿ وَيَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ وَالْخَيْرِ فَمِن الحسنات الخير ما يوافق الطبع ويوافره، كما من السيآت الشر ما يخالف الطبع وينافره، وفي كلّ سقوط ونجاح، فالأول من السيآت الشر بوجه آخر مهما وافق الطبع، والثاني كذلك من الحسنات الخير مهما خالف الطبع، والبلاء هو في الموافق للطبع، والكل ابتلاء: ﴿ فَأَمَّا لِهَا مَا اَبْلَلُهُ وَلَمُّمُ وَنَعَمَمُ فَيَقُولُ رَبِّتِ أَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا اَبْلَلُهُ فَقَدَرُ عَلَيْهِ رِزْقَمُ فَيَقُولُ رَبِّتِ أَكْرَمَنِ ﴿ وَالَّا إِذَا مَا اَبْلَلُهُ فَقَدَرُ عَلَيْهِ رِزْقَمُ فَيَقُولُ رَبِّ أَهُمَانٍ ﴾ كَالله عَلَيْهِ وَقَالَ الله عَلَيْهِ وَالْحَلْ الله الله الله الله فَقَدَرُ عَلَيْهِ وَزْقَمُ فَيَقُولُ رَبِّ أَهُمَانُ فَكَرُمُ وَاللَّهُ فَقَدَرُ اللَّهُ فَلَدُولُ اللَّهُ فَقَدُرُ وَقِي الْمُوافِقُ لَا إِنْ مَا اَبْلَلُهُ فَقَدُرُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ولو أراد الله جل ثناءه بأنبيائه حيث بعثهم أن يفتح لهم كنوز الذهبان ومعادن البلدان ومغارس الجنان، وأن يحشر طير السماء ووحش الأرض معهم لفعل، ولو فعل لسقط البلاء، وبطل الجزاء، واضمحل الابتلاء، ولما وجب للقائلين أجر المبتلين، ولا لحق المؤمنين ثواب المحسنين، ولا لزمت الأسماء أهاليها على معنى مبين، ولذلك لو أنزل الله من السماء آية فظلت أعناقهم لها خاضعين، ولو فعل لسقط البلوى عن الناس أجمعين، ولكن الله جل ثناءه جعل رسله أولي قوة في عزائم نياتهم، وضعفه فيما ترى الأعين من حالاتهم من قناعة تملأ القلوب والعيون غناءه وخصائصه يملأ

الأعراف، الآية: ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الفجر، الآيات: ١٥-١٧.

الأسماع والأبصار أداءه، ولو كانت الأنبياء أهل قوة لا ترام وعزة لا تضام وملك يمد نحوه أعناق الرجال ويشد إليه عقد الرحال لكان أهون على الخلق في الاختبار وأبعد لهم في الاستكبار، ولآمنوا عن رغبة قاهرة لهم، أو رهبة مائلة بهم، فكانت النيات مشتركة والحسنات مقتسمة، ولكن الله أراد أن يكون الإتباع لرسله والتصديق بكتبه والخشوع لوجهه والاستكانة لأمره والاستسلام إليه أموراً خاصة لا يشويها من غيرها شائبة، وكلما كانت البلوى والاختبار أعظم كانت المثوبة والجزاء أجزل(۱).

﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَاذِبِينَ ۞ :

ليست الفتنة لتختص بكم، بل هي تحلق على كافة المكلفين منذ البداية وإلى يوم الدين: ﴿وَلَقَدْ فَتَنَّا اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ۖ طول التاريخ الرسالي دونما استثناء مهما اختلفت صور الفتنة ﴿فَلَيْعَلَمَنَّ الله م ... ﴾ أتراه علماً هو بالطبع بعد جهل؟ تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً! أم ظهوراً لمعلومه لمن لا يعلم وصيغته الصالحة «فليعلم الذين صدقوا..»! ولا يناسب الفصاحة القمة لكتاب البيان أن يعبر عن ذلك بغير تعبيره الفاصح! أم هي علمه الفعلي دون الفاعلي، وهو نفس الأمر الخارجي، فإنه من مراتب علمه تعالى وتعبيره الصحيح - إن صح إنه من مراتب علمه - فليحققن الله صدق الصادقين الصحيح الكاذبين! أم هي «فليُعلِمن» بضم الياء وكسر اللام فيهما من الإعلام أن حيث الفتنة تعلم المجاهيل بواقع الأمر؟ وهو في نفسه صحيح ولكنه خلاف متواتر القراءة! انها كما هيه بنفس الصيغة المتواترة، ولكنها من

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ١٥٠ في الكافي وروى أن أمير المؤمنين ﷺ قال في خطبة له: . . .

<sup>(</sup>٢) في مجمع البيان قرأ علي ﷺ «فليعلمن.» بضم الياء وكسر اللام فيهما وهو المروي عن جعفر بن محمد ومحمد بن عبد الله بن الحسن.

العلم فتحاً: العلامة، دون العلم (١) ومن آياته انفراد المفعول، وليس مفعول العلم إلا جملة تامة، و (الذين صدقوا – كما – الكاذبين ليست تامة، فقد تعني التأكيد الأكيد للعلامة صدقاً في الصادقين وكذباً في الكاذبين، فر (ل تأكيد أوّل، ونون التأكيد ثان، بهما تتأكد الغاية المقصودة من الفتنة أنها العلامة على الفريقين، خروجاً عن المساوات في ﴿أَن يَقُولُوا ءَامَنكا مواصلة بين القول والعمل للصادقين، ومفاصلة للكاذبين، علماً لهم ولسائر المجاهيل الذين لا يعلمون صدق القول في دعوى الإيمان وكذبه فر عند تقلب الأحوال تعرف جواهر الرجال»!.

ولأن اللّام هنا هي لام القسم فقد تعني "ليعلمن" تأكيد علمه الصادقين والكاذبين، إضافة إلى علمه، فذلك تأكيد أكيد لعلمه وعلمه مهما دلت وحدة المفعول على أصالة العلم، فإنما عناية العلم ضمن العلم تسمح لوحدة المفعول.

وهذه بخلاف الآيات التي تجعل العلم غاية الابتلاء كـ﴿وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ . . ﴾ (٢) فإنه العلم دون العلم . .

# ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ أَن يَسْبِقُونًا سَآءَ مَا يَعَكَّمُونَ ۞ :

هنالك مهلة ماحلة للذين يعملون السيآت، يحسبونهم بها سابقين على الله وعلى أهل الله، غافلين أو متغافلين أنها إمهال من الله وإملال بكيد متين: ﴿وَأَمْلِ لَهُمُّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ ﴾ (٣) ﴿وَلَا يَعْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوۤا أَنَّا نُمْلِي لَمُمْ خَيِّرٌ لِيَغْسِمِمُ إِنَّا نُمْلِي لَهُمُ لِيَزْدَادُوٓا إِشْمَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٤) وفي أن الإملاء هو لِإَنْفُسِمِمُ إِنَّا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوٓا إِشْمَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٤)

<sup>(</sup>١) وهكذا نرى في عشر أخرى من الآيات انها تعني العلم ومفاعيلها مفردات كقوله تعالى: ﴿وَمَا جَمَلْنَا الْقِبْلَةَ اللِّي كُنْتَ عَلَيْهَا ۚ إِلَّا لِنَقْلَمَ مَن يَنَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهُ﴾ [البفرة: ١٤٣].

<sup>(</sup>۲) سورة الحديد، الآية: ۲٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٨٣

 <sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٧٨.

من الشيطان، يمضيه الله بحق الظالمين فيذرهم في طغيانهم يعمهون، حيث ﴿ الشَّيَكُلُنُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ ﴾ (١) ف ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُواً إِنَّهُمْ لَا يُمْجِرُونَ ﴾ (٢) ، كما وذلك الحسبان الغاوي الخاوي من الشيطان ﴿ سَآءَ مَا يَخَكُمُونَ ﴾ ﴿ أَن يَسْبِقُوناً ﴾ إذ لا فارق لنا في ذلك الميدان حتى يكون سباق فيسبقونا أو نسبقهم، وإنما يصبغهم الشيطان بما سول لهم بهذه العقلية القاحلة، فحسبوا أن يسبقونا، وعامل السيئة لا مفلت ولا سابق، ومن يحسب هذا أو ذاك فقد ساء حكمه وفسد تقديره واختل تصويره، وحل تكويره وتكديره. ولأن ﴿ أَمْ ﴾ منقطعة تعطف إلى محذوف معروف من الحسبانات السيئة، فقد يكون هو نكران الله، أو الإشراك بالله، أم حسبان جهله عما يعملون، أم هتك حرمته على حضوره، أم الأمن من عقابه بعفو أو شفاعة أمّا هيه من حسبانات خاوية، هي التي تسمح لهم ان يعملوا السيآت ﴿ أَمْ . . . أَن يَسْبِقُوناً ﴾ .

فهي − إذاً − تشمل كل هؤلاء ﴿ اللَّذِينَ يَمْ مَلُونَ السَّيِّعَاتِ ﴾ دون اختصاص، مهما اختلفت دركاتها، فاختلفت التهديدات بهم والتنديدات.

وعمل السيآت - ككل - ناتج عن البعد عن الله، في أية دركة من دركاته، كما أن لقاء الله درجات:

﴿مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآهَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَآتِ وَهُوَ ٱلسَّكِيعُ ٱلْعَكِيمُ ۗ ۗ ۗ

﴿لِقَاءَ اللهِ ﴾ وما أدراك ما ﴿لِقَاءَ اللهِ ﴾ ؟ هل هو الاتصال بالله دون أي حجاب حتى حجاب الذات؟ ولا يتيسر لأحد ممن سوى الله حتى أوّل العابدين وأفضل العارفين وكما قال: «ما عبدناك حق عبادتك ولا عرفناك

سورة محمد، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سبرة الأنفال، الآية: ٥٩.

حق معرفتك الم هو لقاء ثوابه - فقط - ورحمته هنا وفي الأخرى (۱)؟ وتعبيره الصحيح ﴿ ثُوَابُ اللَّهِ ﴾ أم ﴿ لِقَانَة رَبِّهِ ﴾ (٢) أم ﴿ وَلِقَكَ الْآخِرَة ﴾ (٣) حتى تعني لقاء ربوبية الجزاء! بل ولقاء الرب أيضاً تعمها وسواها من لقاء يرجى لقبيل الإيمان: ﴿ فَن كَانَ يَرَجُواْ لِقَلَة رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِاحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ لَمُناكُ (٤).

بل ورجاء اللقاء دون يقينه قد يختصه بغير الحياة الآخرة لأنها متيقنة لأهلها حيث: ﴿يُفَيِّلُ ٱلْآيَاتِ لَعَلَكُم بِلِقَلَةِ رَيِّكُمْ تُوقِنُونَ﴾ (٥)، فهو إذا رجاء اللقاء المعرفي ورجاء الثواب في الدارين، ولا سيما في «لقا لله الله»، وليس في القرآن رجاء اللقاء إلا للمؤمنين ﴿لِقَاءَ اللّهِ كما هنا و ﴿لِقَاءَ رَبِّهِ كما في الكهف، ثم ﴿لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا﴾ (١) للكافرين.

إنه ﴿لِفَآءَ اللهِ معرفياً بعبودية، وعبودياً بمعرفة، محلقاً على كل درجات الزلفي إلى الله حسب درجات العبودية والمعرفة.

و﴿ كَانَ يَرَجُوا﴾ تضرب إلى أعماق الماضي كما وكيفاً، أن أصبح رجاء لقاء الله عشيراً له في حياته، ولا يصح رجاء إلّا بتقديم أسباب للحصول

<sup>(1)</sup> نور الثقلين ٤ : ١٥٣ في كتاب التوحيد حديث طويل عن علي علي القول فيه - وقد سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات : وقوله : من كان يرجو لقاء الله فإن اجل الله لآت، يعني بقوله : من كان يؤمن بأنه مبعوث فإن وعد الله لآت من الثواب والعقاب فاللقاء هاهنا ليس بالرؤية، واللقاء هو البعث فافهم جميع ما في كتاب الله من لقائه فإنه يعني بذلك البعث. أقول : انما نفى هنا لقاء الرؤية دون سائر اللقاء، فإثباته لقاء الثواب في الآخرة لا ينافي اثبات سائر اللقاء إلا الرؤية واضرابها، وانما ذكر لقاء الثواب كمصداق تتقن متيقن مفهوم لكل أحد، والأكثرية الساحقة من آيات لقاء الله ولقاء الرب تعني الآخرة بثوابها وعقابها.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

 <sup>(</sup>٥) سورة الرعد، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٦) سورة يونس، الآية: ٧.

على المرجو، والعبودية والمعرفة الإيمانية هما السببان الرئيسيان للقاء الله في الآخرة والأولى، و﴿ أَجَلَ اللهِ ﴾ هنا هو الوقت المؤجل للقائه عاجلاً أم آجلاً، كلما ازدادت المعرفة زادت العبودية، وكلما ازدادت العبودية زادت المعرفة، حتى يصبح العبد ﴿ أَوَّلُ الْعَنِدِينَ ﴾ (١) في عبوديته، ومتدلياً بالله في معرفته، حيث لا يبقى بينه تعالى وبينه أي حجاب حتى حجاب نفسه إذ يتغافل عنها في تلك الجذبة الربانية، فلا يبقى إلّا حجاب الذات، حينما تفنى حجب الإنيات. فرجاء اللقاء بشروطه الصالحة يخلفه ويقدره ودونما تخلف ﴿ أَجَلَ اللهِ اللهِ اللهِ أَيا كان ﴿ وَهُو ﴾ لا سواه ﴿ السَيْهِ ﴾ والراجي المفتاق المشتاق يلقى أجل الله أياً كان ﴿ وَهُو ﴾ لا سواه ﴿ السَيْهِ ﴾ صوت القال والحال وصيتهما ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ بكل حال وقال وأفعال.

﴿ وَمَن جَهَدَ فَإِنَّمَا يُجَلِهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ۞ :

﴿وَمِن جَهَدَ﴾ طبعاً في سبيل الله وفي الله وإلّا لكانت على نفسه لا لنفسه ﴿ فَإِنَّمَا ﴾ دونما إبقاء ﴿ يُجَهِدُ لِنَقْسِمِ عَى فَإِنْهَا سعي لصالحه نفسه في الحياتين، وليسن لصالح ربه في ﴿ إِنَّ اللّهَ لَغَنَّ عَنِ الْعَلَمِينَ ﴾ والمجاهدة هي المبالغة في المجهاد فإنها مفاعلة بين طرفي النزاع، وليس جهاداً دونما منازع، فهنا نزعات النفس ورغباتها تعرقل المسير، وكما هناك الرغبات والنزعات الإبليسية خارجة النفس، والعقل المتبني الفطرة المتأيد بوحي السماء هو المجاهد الوحيد في ميادين السباق بهؤلاء الرفاق الأقوياء، وحياة المؤمن المجاهد الوحيد في ميادين السباق بهؤلاء الرفاق الأقوياء، وحياة المؤمن المجاهد معارك الجهاد آفاقياً وانفسياً في سبيل الله، دونما فترة ولا فطور، وإلّا لكانت حياة جاهلة قاحلة، مقلوبة في إنسانيتها فضلاً عن إسلاميتها.

فقد تجاهد لله ولا عائدة منها إليك في أمرها إلَّا أمرها فتتهاون – إذاً –

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، الآية: ٣٩.

فيها، أو قد يشاركك الله في تلك العائدة نصف لك ونصف له فكذلك الأمر وأقوى، ولكن الله غني عن العالمين و﴿وَمَن جَهَدَ فَإِنَّمَا يُجَلِهِدُ لِنَقْسِدِ الله وما الله إلّا دليل الرشاد وموفق العباد في كل جهاد، فلماذا إذا التهاون في سبيل الجهاد.

وما سبيل الله في جهاد وسواه، إلّا سبيل صالح المجاهد في الله، حيث يبلّغه مناه، ويمده إلى مداه، ويهديه هداه، وما وعد الثواب للمجاهدين إلّا رحمة من الله وفضلاً دونما استحقاق، فالجهاد بالنفس والنفيس بكل غال ورخيص، يصلح من نفس المجاهد وقلبه، ويرفع من تصوراته وآفاقه، فيستعلي به على الشح، ويستجيش أفضل ما في كيانه وإمكانه من عدّات وعدّات.

﴿ وَالَّذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَنُكَلِّفِرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَحْسَنَ الَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞﴾:

﴿وَالَّذِيكَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الطَّلُوحَاتِ﴾ وهم «من جاهد» بصيغته الأخرى السائغة، المفسرة للجهاد والمستفسرة منه، حيث الإيمان جهاد نفسي وعمل الصالحات هو الجهاد الآفاقي، وكيف يحصل أو يتكامل إيمان بلا جهاد، وكيف تتحقق الصالحات دون جهاد.

وهنا الله يعد المجاهدين تكفيراً عن سيئاتهم اللّمم وسواها، المتفلتة عنهم في حياة الجهاد، تغافلاً أو تساهلاً، فيأمنوا بأس السيآت حيث اجتنبوا كبائرها ﴿إِن تَجْتَنِبُوا كَبَآيِرَ مَا لُنّهُونَ عَنّهُ لُكَفِّرُ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدُخِلْكُم مُدْخَلًا كَرِيمًا﴾ (١).

ولأن ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ قد تعم هؤلاء والذين لا يعترفون السيآت حتى اللمم

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٣١.

كالمعصومين من السابقين والمقربين، فالتكفير بالنسبة لهم دفع عن السيآت ألّا يرتكبوها، لا رفع لهما بعد ارتكابها، كما الغفر يعم الدفع والرفع.

ثم للذين آمنوا - ككلّ على قدر ايمانهم - تكفير الدفع كما لهم تكفير الرفع ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ﴾ (١).

أم أن ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ تعني من سوى المعصومين فإنهم مسلمون لله، لا فقط انهم مؤمنون، وقد يتأيد بـ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصّلِحَتِ لَنُدُخِلَنَهُمْ فِ فقط انهم مؤمنون، وقد يتأيد بـ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصّلِحِينَ ﴾ (٢) فإنهم بطبيعة الحال من فوق المؤمنين من ﴿ النَّبِيِّينَ وَالصّلِيقِينَ وَالصّلِحِينَ وَكَسُنَ أُولَتَهِكَ رَفِيقًا ﴾ (٣) فالمؤمنون هنا ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالسَّهُدَاءُ وَالصّلُحون هنا دون مقابل هم كل وَلرَّسُولُ فَأُولَتِكَ . . . مِن النّبِيتِينَ . . . ﴾ (٤) والصالحون هنا دون مقابل هم كل هؤلاء الأربع الذين على صراط مستقيم .

ثم ولا وحسبهم هذا، بل ﴿ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَحْسَنَ اللَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ جزاءً الحسنى بالحسنى، وهي الجزاء بعشرة أمثالها وزيادة ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ (٥) والحسنى هنا والأحسن هناك هما الأحسن وجزاءه لا يتفارقان، ففي أربع - آيتنا منها - الجزاء هو الأحسن نفسه، وفي ثنتين الجزاء بالأحسن (٦) مما يبين أن الجزاء هو العمل نفسه بما يظهر بملكوته هناك، وإنه العمل الأحسن دون السيء إذ كفّر عنهم،

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآية: ٢٦.

لا ول: ﴿ لِيَجْزِينَهُمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النوبة: ١٢١] ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا عَبِلُوا وَ وَيَجْزِيهُمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا عَبِلُوا وَيَعْمِرُهُمْ إِللّهُ أَحْسَنَ مَا عَبِلُوا ﴾ [الأحقاف: ١٦].
 ومن الثانية: ﴿ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النّحل: ١٧] ﴿ وَيَجْزِيهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النّحل: ١٧]
 أَلْذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الزّمر: ٣٥].

ولا الحسن فإن أقله عشرة الأمثال، فالجزاء الأحسن جزاءً للأحسن والحسن سواء، فليجاهد المؤمن ويبالغ أن يأتي بالأحسن فالأحسن فإنه درجته يوم القيامة، وكلما كان الأحسن أكثر فالجزاء - بطبيعة الحال أحسن، حيث القصد من الأحسن مجموعة الكم والكيف، فالذي يكون كل اعماله الأحسن دون سيء ولا حسن كأوّل العابدين، فدرجته كذلك أحسن ممن يكون أحسنه أقل في كم أو كيف أو فيهما، و وولا يُظلّمُونَ فَتِيلًا (۱). ويا له من فضل عظيم عميم ونعيم مقيم للمجاهدين الذين آمنوا وعملوا الصالحات، تكفيراً عنهم سيئاتهم، وجزاء الحسنى بكل حسناتهم وليست كلها حسنى، فما أكرمك يا رب، وما ألأمنا يا رب!.

﴿ وَوَضَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسْنًا ۗ وَإِن جَهَدَاكَ لِلتَّشْرِكَ بِى مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمٌ فَلَا تُطَعِهُمَا ۚ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَنْبِيْنِكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ ﴿:

هذه وصية ربانية لصالح الوالدين والأولاد ﴿ صُنا الله والحسانا في أخرى، مما يدل انهما واحد، أن تكون حياتك معهما حياة حسنة بإحسان حالاً ومالاً ومآلاً دونما أية إساءة ولا سوء حتى في قلبك فضلاً عما يظهر، ولا ترك إحسان ألا تسيء إليهما ولا تحسن حيث الفرض هو الإحسان، وهذه هي الضابطة الشاملة على أية حال، المقتضية لطاعتهما على أية حال، إلا إذا كانت عصياناً لله فكلا، فتركا لطاعتهما فيه مع الحفاظ على المصاحبة الحسنة فيما وراءها، حيث الصلة بالله وفي الله هي الصلة القمة الأولى، لا تساويها أو تساميها أية صلة، فلا تناحرها صلة الوالدية فيما تنافرتا، وليست الصلة الوالدية إلا بما قرر الله في حقلي التكوين والتشريع، فكيف تتقدم على صلة الله! فكل صلة تتهاوى بجنب صلة الله، إلا ما تصلك بالله، وتسرع على صلة الله! فكل صلة تتهاوى بجنب صلة الله، إلا ما تصلك بالله، وتسرع

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٤٩.

عجلة سيرك إلى الله (۱) فإنما طاعتهما في المباحات التي لا أمر فيها ولا نهي، صارماً أم راجحاً أم فعل المستحبات وترك المكروهات، فكما تجب المستحبات وتحرم المكروهات بنذر أو عهد أو قسم، كذلك – وبأحرى – بأمر الوالدين فإن طاعتهما فيهما هو من حسن عشرتهما، اللهم إلّا في الموارد الحرجة أو العسرة فلا، فترك المستحبات وفعل المكروهات بأمر الوالدين ليس من واجب الطاعة لهما مهما جازت إلّا إذا حملت تشريعاً فمحرمة.

﴿وَإِن جَهَدَاكَ ﴾ بالغ الجهد في جحد التوحيد الحق بكل حقوله طاعة وعبادة ﴿لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ اشراكاً في أيّ من شؤون الربوبية ، من توحيد الذات أو الصفات أو الأفعال، أو الوحي أو العبادة والطاعة أماهيه من قضايا الربوبية الوحيدة ﴿فَلا تُطِعّهُمَا ﴾ فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، ولماذا تطيعهما فيها، ومنه مبدئكم ﴿إِلَى مَرْعِعُكُم فَأْنَيْنَكُم بِمَا كُنتُم تَمَمُلُونَ ﴾ ﴿فَلَا تُطِعّهما فيها، ومنه مبدئكم ﴿إِلَى مَرْعِعُكُم فَأْنَيْنَكُم بِمَا كُنتُم تَمَمُلُونَ ﴾ ﴿فَلَا تُطِعهما في معصيتي وكلها اشراك بي مهما اختلفت دركاتها، ثم ولا تسيء إليهما في عشرتك إياهما إلّا ترك هذه الطاعة وهي في الحق إحسان إليهما ألّا يزرا مع وزرهما وزراً منك، وليس في طاعتهما بمعصية الله أو العمل خلاف حب الله حسن، ودائرة الوصية بالوالدين مضيقة بمعصية الله أو العمل خلاف حب الله حسن، ودائرة الوصية بالوالدين مضيقة بد «حسنا» أترى أن الله يفرض طاعة أو يسمح ما فيه معصية ويراه حسناً وهو

<sup>(</sup>۱) روى الترمذي عند تفسير هذه الآية انها نزلت في سعد بن أبي وقاص وأمه حمنة بنت أبي سفيان وكان باراً بأمه فقالت له: ما هذا الدين الذي أحدثت، والله لا آكل ولا أشرب حتى ترجع إلى ما كنت عليه أو أموت فتتغير بذلك أبد الدهر يقال: يا قاتل أمه، ثم إنها مكثت يوما وليلة لم تأكل ولم تشرب فجاء سعد إليها وقال يا أماه لو كانت لك مائة نفس فخرجت نفسا نفساً ما تركت ديني، فكلي إن شئت وإن شئت فلا تأكلي فلما أيست منه أكلت وشربت فأنزل الله هذه الآية . . وفي الدر المنثور عن قتادة في الآية قال: أنزلت في سعد بن مالك لما هاجر قالت أمه: والله لا يظلني ظل حتى يرجع فأنزل الله في ذلك ان يحسن إليهما ولا يطبعهما في الشرك .

يحمل مثلثاً من السوء: سوء بساحة الربوبية، وسوء بنفسه في هذه الطاعة، وسوء بالوالدين حيث تخلف طاعتهما في معصية الله مزيداً في وزرهما.

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمُّهُ وَهِنًا عَلَى وَهِنِ وَفِصَدَلَهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّكُرُ لِي وَلِوَلِلَبْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَي وَإِن جَلَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ الشَّكُرُ لِي وَلُوَلِلَبْكَ إِلَى ٱلْمُصِيرُ ﴿ فَي وَإِن جَلَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلَمُ فَلَا تُطَعّهُمَا فِي ٱلدُّنَا مَعْرُوفًا وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَن أَنَابَ إِلَى ثُمّ إِلَى مُمْ وَاللّهُ إِلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللللللللللل

ولماذا خصوص ﴿وَإِن جَهَدَاكَ ﴾ في «لا تطعهما» ؟ لأنها القمة العالية من الحمل على العصيان، في كل المحاولات الممكنة تحبيباً وتهديداً وضرباً وشتماً وأية مجاهدة تحلّق على كافة السلبيات والإيجابيات في سبيل حملك على ﴿أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ فلتكن مجاهدتك في هذا الميدان ترك طاعتهما كاقل الجهاد، ثم ودعوتهما إلى الحق بالحكمة والموعظة الحسنة وجدالهما بالتي هي أحسن كما هي السنة في الدعوة الصالحة، وأنت أولاً وأخيراً عليك كأصل اصيل أن «لا تطعهما» ثم ﴿وَصَاحِبُهُما فِ الدُّنِيَا مَعْرُوفَاً ﴾ وفي بصورة عامة: ﴿وَلَا لِيَسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ هي كحجة لترك الطاعة، وهي بصورة عامة: ﴿وَلَا بشريك لله تعالى لا فطرياً ولا عقلياً ولا كونياً ولا نقلياً، بل ومربع الأدلة بشريك لله تعالى لا فطرياً ولا عقلياً ولا كونياً ولا نقلياً، بل ومربع الأدلة برهان قاطع لا مرد له أن «لا إله إلا هو رب كل شيء» ﴿وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ إذا برهاه فرما ليَسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ برهان قاطع على ضلال الإشراك، حيث لا يبرهنه في علم.

﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِلِحَاتِ لَنُدْخِلَنَّهُمْ فِي ٱلصَّلِلِحِينَ ۞ :

﴿ ٱلصَّالِحِينَ ﴾ هنا بطبيعة الحال هم الأئمة القمة في الصلاح حتى يلحق

<sup>(</sup>١) سورة لقمان، الآيتان: ١٤، ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٣٦.

بهم كل الذين ﴿ اَمْنُوا وَعَكِلُوا الْصَناطِحُنِ ﴾ فهم ﴿ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ اللَّذِينَ أَنْفَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصِّذِيقِينَ وَالشَّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئَيْكَ رَفِيقًا ﴾ (١) و ﴿ الصَّالِحِينَ ﴾ الأولين علّهم كل هؤلاء الأربع، وذلك حشر في الحياتين لأولئك المؤمنين على درجاتهم مع الصالحين الأولين من السابقين والمقربين ﴿ وَحَسُنَ أُولَئِهَ كَ رَفِيقًا ﴾ .

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِى فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِشْنَةَ ٱلنَّاسِ كَمَذَابِ ٱللَّهِ وَلَكِن جَآءَ نَصْرٌ مِن زَبِكَ لَيَقُولُنَ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمٌ أَوَ لَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ﴾:

إن طبيعة الحال لمن يؤمن بالله شاهراً مجاهراً أن يؤذي في الله وفي سبيل الله حيث الناس في الأكثرية الساحقة هم في الحق نسناس، يعارضون شرعة الله في الناس، فالتأذي في الله سنة في هذه الأدنى في الأمثل فالأمثل من المؤمنين بالله، ومما يروى عن رسول الهدى في الله وما يؤذى أحد، ولقد أتت على ثالثة وما يؤذى أحد، ولقد أتت على ثالثة ومالي ولبلال طعام يأكله ذو كبد إلّا ما يوارى إبط بلال (٢) «ما أوذي نبي مثل ما أوذيت هذا! ﴿وَمِنَ النّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللهِ ووالله والله يؤمن بالله أو يرتكن الإيمان في قلبه أم هو منافق كافر في قلبه بالله، وإلّا كان حق التعبير هن يؤمن بالله الا واقع لهكذا قولة يجعل صاحبها الإيذاء في الله كعذاب الله، ويكأن الله يعذب من آمن قولة يجعل صاحبها الإيذاء في الله كعذاب الله، ويكأن الله يعذب من آمن به، وفتنة الناس حين لا تزوى عن هؤلاء كما عن المؤمنين حقاً، لا يحق أن تنسب إلى الله كأنه يعذب من آمن به حيث لا يدفع عنه الأذى، رغم أنها في

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٤٢ - أخرج أحمد وابن أبي شيبة وعبد بن حميد والترمذي وصححه وابن ماجه وأبو يعلى وابن حبان وأبو نعيم والبيهقي في شعب الإيمان والضياء عن انس قال قال رسول الله ﷺ . . .

سبيل الله من فتن الإيمان، وأنحس منه أن يجعل الأذية في الله من الله ويكأن الله هو الذي يدفع هؤلاء النحسين لإيذاء من يقول آمنا بالله!. فهؤلاء الذين يقولون آمنا بالله ثم يجعلون فتنة الناس كعذاب الله، لم يؤمنوا، أم هم مؤمنون على حرف: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللهَ عَلَى حَرَّفِ فَإِنَّ أَصَابَهُ خَيْرُ أَطْمَأَنَ بِهِ مُ

للمؤمن أياً كان، إيذاء في الله كما هنا، وإيذاء في سبيل الله، فمن اجتاز الإيذاء في الله سليماً في إيمانه دون قولة جارفة مجازفة كتلك التي يقولها: ﴿مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللَّهِ فقد يجتاز الإيذاء في سبيل الله مشكوراً : محبوراً:

﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِيَدِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَكِيبِلِي وَقَلْتَلُواْ وَقُتِلُواْ لَأَكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَكِيَّاتِهِمْ وَلَأَدْخِلَنَهُمْ جَنَّنتٍ تَجَدِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ثَوَابًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهُ وَاللَّهُ عِندَهُ حُسِّنُ ٱلثَّوَابِ﴾ (٢).

فمن ﴿أُوذِىَ فِي ٱللَّهِ﴾ وتصبّر عن حالة مركوسة وقالة منكوسة، ولم يزدد إلّا إيماناً، فهو الذي جاهد في الله فيهتدي – إذاً – إلى سبل الله.

وامَّا إذا ﴿ جَمَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ ﴾ في قال أو حال، فهو المنافق

سورة الحج، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت، الآية: ٦٩.

حقاً، أو لمّا يدخل الإيمان في قلبه: ﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُل لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾(١).

وقد تعني الآية - فقط - المنافقين دون الآخرين، حيث القول ﴿إِنَّا صَّكُمُّ ﴿ فِي النصر قوله فارغة منافقة، وليست جاهلة من هؤلاء الأعراب، ولمّا يدخل الإيمان في قلوبهم، اللّهم إلّا أن يدّعوه بسذاجة زعم أن إسلامهم إيمان، إلّا أنّ جعل فتنة الناس كعذاب الله لا يلائم أضعف الإسلام، إلا الاستسلام مصلحياً وهو النفاق!.

فكما عذاب الله يتحرز منه، فهؤلاء يتحرزون عن الإيمان حيث يخلُّف بزعمهم عذاب الله، وهو ﴿فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ﴾ وحياة التكليف كلها فتنة خيراً أو شراً، ومن أصعب الفتن أن يعذب المؤمن في الله حيث يتفلت عنه الإيمان غير الركين ولا المكين، فضلاً عن إسلام النفاق، فالمسلمون هم في حقل الأذية في الله درجات، أعلاهم من يزدادون إيماناً، وأدناهم من يرجعون كفاراً أو أكفر مما كانوا قبل الإيذاء في الله وهو أنزل ودركات الكفر وأنذلها مهما «قالوا آمنا» وبينهما عوان، وما انحسها كتلة البتلة والرياحة والرعونة، حيث تبغي الجمع بين «قالوا آمنا» وألا يؤذى في الله، فيعلن كلمة الإيمان في الرخاء رجاء الأمن المطلق في ظلها دون نصب ولا تعب في الله، يحسبها خفيفة الحمل، هيّنة المؤونة والمسؤولية، قد يبقى على قالته ما أصابه خير، فإن أصابته فتنة انقلب على وجهه، فاختلَّت في نفسه القيم واهتزت العقيدة - إن كانت - ! فهؤلاء ليسوا مع المؤمنين إلَّا في النصر والرخاء، دون الحصر والبلاء ﴿وَلَهِن جَآءَ نَصُّرٌ مِّن زَّبِّك﴾ نصر رباني يخصك كأول العابدين وآخر النبيين ليقولن إنا كنا معكم وهم لم يكونوا معهم في واقع الإيمان، إلَّا في قالته القالة الخاوية، وقد تعني المشابهة بين فتنة

سورة الحجرات، الآية: ١٤.

﴿أَوَ لَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ والواو هنا تعطف إلى محذوف معروف كـ «الم يجعلوا فتنة الناس كعذاب الله، فتركوا الإيمان المدعى إلى الكفر، وتركوا أن يكونوا في الله كيلا تصيبهم فتنة الناس التي حسبوها كعذاب الله، أو تركوا طاعة الله إذ حسبوا فتنة الناس هنا كعذاب الله في الأخرى! ﴿أَوَ لَيْسَ اللّهُ ﴾ إن لم تكن هذه وتلك ﴿ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَلَمِينَ ﴾ وهذه من الفتن المظهرة لما في الصدور: ﴿ فَلَيَعْلَمَنَ اللّهُ الّذِينَ صَدَقُوا وَلَيْعَلَمَنَ اللّهُ الّذِينَ صَدَقُوا

### ﴿ وَلَيْعَلِّمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَيْعَلِّمَنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ ۞ ﴿:

هنا «ليعلمن» كما هناك من العلم العلامة، والإيذاء في الله بفتنة الناس، هو فتنة من الله، إذ لا يصده عمن يقول آمنا بالله، ولا عن المؤمنين بالله، لتظهر علامة الإيمان صموداً وعلامة النفاق خمودا، «ليحق الله الحق بكلماته ويقطع دابر الكافرين» أترى الآية مدنية لأن واقع النفاق كان في المدينة، وأما في مكة فإيمان صارم حيث الجوّكان جو الضيق والمحنة دون رجاء فيها لأمن وراحة فلماذا - إذا ً - إيمان النفاق فيها؟ ولكن النفاق دركات، منها ألّا يرتكن الإيمان في القلب، فيذبل عند الفتنة كما كانت في مكة أشد الفتن للمؤمنين، دون المدينة التي أسست فيها دولة الإسلام.

أو أن الآية تشمل كل دركات النفاق مكية ومدنية أماهيه، إذ لا تختص

بمكان أو زمان خاص بل تحلّق على الطول التاريخي والعرض الجغرافي، عرضاً شاملاً لكل ﴿ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَا بِاللّهِ فَإِذَا أُوذِى فِي اللّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النّاسِ كَمَدَابِ اللّهِ سواء الذين قيل لهم: ﴿ وَقُل لّمَ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنا وَلَمّا يَدْخُلِ اللّهِ مَعْلوا الْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (١) أو الذين أسلموا كرها وطمعاً فلما أوذوا في الله جعلوا فتنة الناس كعذاب الله بمختلف الوجوه التي أسلفناها، والدرك الأسفل فيها أن فتنة الناس هي عذاب الله، فهو يعذب الذين قالوا آمناً! ثم ولا تقف الفتنة عند حدّ الميز بين الإيمان والنفاق، بل والمؤمنون غير المنافقين أيضاً يفتنون، لتظهر درجات الإيمان وتنبو وتربوا، كما:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّذِعُواْ سَبِيلُنَا وَلَنَحْمِلْ خَطَابَنَكُمْ وَمَا هُم عِمَمِلِينَ مِنْ خَطَابَيْهُم مِّن شَيْءٌ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ۞ وَلَيَحْمِلُنَ أَنْقَالُهُمْ وَأَنْقَالًا مَّعَ ٱثْقَالِمِمْ وَلَيُسْتَأَنَّ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ۞ :

حين يئس الذين كفروا من ارتداد فريق من المؤمنين إذ يؤذون في الله، احتالوا حيلة أخرى هي دعوى حمل خطاياهم: ﴿ النَّبِعُواْ سَبِيلَنّا ﴾ تركا لسبيل الإيمان، وليس ذلك خطأ، وحتى لو كان خطأ يحمل خطايا عملية يخلفها ترك الإيمان ﴿ وَلَنَحْيِلُ خَطَلْبَكُمْ ﴾ نفرض على أنفسنا أن نحملها، فأنتم أخفّاء وإذا وعن أثقالكم «و» الحال انهم ﴿ وَمَا هُم بِحَمِيلِينَ مِنْ خَطَليكهُم مِن شَيَّةٍ ﴾ حيث لا تزر وازرة وزر أخرى، وحتى إذا صدقوا في وعدهم فلا يؤذن لهم في ذلك الحمل ﴿ إِنَّهُمْ لَكَيْنِهُنَ ﴾ في وعد الحمل ببعديه: فهم كاذبون في حملهم الموعود إن اسطاعوا، ثم هم كاذبون في إمكانية هكذا حمل، فذلك خلاف الواقع في بعدي التصميم حينه وبعد الواقع إذ لن يسمح لهم فيه.

«لنحمل» أمر هم يلزمون به أنفسهم، فهو - إذاً - إخبار ضمني أنهم

سورة الحجرات، الآية: ١٤.

ملتزمون بما لزموا به أنفسهم، ولكنهم كاذبون في التزامهم نفسياً، ومن ثم خارجياً حتى لو التزموا، إذ ليس الجزاء بكمه وكيفه يوم الجزاء بأيديهم فكل يحمل خطيئة نفسه، دون زيادة ولا نقيصة، مهما كان للمضلّل ضعف العذاب ثانيه لإضلاله كما الأوّل لضلاله: ﴿وَلَيَحْبِلْكَ أَنْقَالُمُ ﴾ بما ضلوا ﴿وَاتَقَالُا مَعَ أَنْقَالِهُم مِيء.

وليست الأثقال الثانية هي نفس أثقال المضلّلين، بل هي أثقال تضليلهم إضافة إلى أثقال ضلالهم، وما اتسع ودام ذلك الضلال بين المضلّلين والذين يتبعونهم كسنة ضالة، فهناك أثقال ثالثة هي مثل أثقال المضللين بذلك الضلال كلهم فروما هُم بِحَمِلِينَ مِنْ خَطَليَهُم مِّن شَيْرٍ أَبداً، بل فَوَاتَقَالًا مَّعَ أَثْقَالِم مِّ بَعْمِلِينَ مِنْ خَطَليَهُم مِّن شَيْرٍ أَبداً، بل فَوَاتَقَالًا مَّعَ أَثْقَالِم مِّ بمما أضلوا: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَة بَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِهُمْ كَامِلَة بَوْمَ الْقِيكَمة وَمِنْ أَوْزَارِهُمْ بَعْتِم عِلْم فِي الله عَلَيْ الله مِن الله منه منه المناهم رفاقاً. يحملون مثل أوزارهم جزاءً وفاقاً، قدر ما كانوا معهم بإضلالهم رفاقاً.

وكما يروى عن رسول الهدى في قوله «أيما داع دعا إلى هدى فاتبع عليه وعمل به فله مثل أجور الذين اتبعوه ولا ينقص أولئك من أجورهم شيئاً وأيما داع دعا إلى ضلالة فاتبع عليها وعمل بها فعليه مثل أوزار الذين اتبعوه ولا ينقص ذلك من أوزارهم شيء (٢).

﴿ وَلَيُسْتَأَنَّ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ عَمَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ من شركاء لله، وأنه ما أنزل الله من شيء، ولا حياة بعد الموت، وإن كانت فلنا أن نحمل خطايا المضللين، كأنّهم خوّل إليهم أمر الجزاء يوم الجزاء.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٤٣ - أخرج عبد بن حمد وابن المنذر عن الحسن إن النبي على قال: . . . وفيه أخرج أحمد عن حذيفة قال سأل رجل على عهد رسول الله على فأمسك القوم، ثم إن رجلاً أعطاه فأعطى القوم فقال النبي على من سن خيراً فاستن به كان له أجره ومن أجور من تبعهم غير منتقص من أجورهم شيئاً ومن سن شراً فاستن به كان عليه وزره ومن أوزار من تبعه غير منتقص من أوزارهم شيئاً . .

أقول وهذا المعنى متواتراً عن النبي ﷺ وعن عترته المعصومين ﷺ.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ عَلَيْثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِلِمُونَ ۞ فَأَنِيَنَكُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَكَةِ وَجَعَلْنَكُمَا ءَاكِنَةً لِلْعَلَمِينَ ﴿ وَإِنْزِهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ اللَّهِ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَنَا وَتَغَلُّقُونَ إِفَكَّا إِنَ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقَ فَأَبْنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْفَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُو إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ١ وَإِن تُكَذِّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أُمَدُّ مِن قَبْلِكُمُّ وَمَا عَلَى الرَّسُوكِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ أَوْلَمْ يَرُواْ كَيْفَ يُبْدِئُ ٱللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ إِنَّ قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقُ ثُمَّ اللَّهُ يُنشِئُ النَّشَأَةُ ٱلْآخِرَةُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ مَنيْءِ قَدِيرٌ ۞ يُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَيُزِحَمُ مَن يَشَآهٌ وَإِلَيْهِ تُقَلِّبُوكِ ۞ وَمَا أَنتُد بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءُ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيْ وَلَا نَصِيرٍ ١ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ اللَّهِ وَلِفَ آبِهِ: أُوْلَتِهِكَ يَبِسُواْ مِن رَّحْمَتِي وَأُوْلَتِهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ أَلِيرٌ ﴿ اللَّهِ فَمَا كَاكَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنِحَنْهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱلَّحَذَثُم مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَا مُّودَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا وَمَأْوَىنَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمُ مِّن

هنا عرض لنماذج من الفتن التي اعترضت الدعاة الرساليين من لدن نوح وإلى خاتم النبيين صلوات الله عليهم أجمعين، وليعلم اللين قالوا آمنا ان ليس الإيمان رخيصاً دونما فتنة في سبيله، وليتذكر الفريقان مصارع الغابرين والعاقبة الحسنى للمتقين.

﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ، فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الْطُوفَاتُ وَهُمْ ظَلِلِمُونَ ﴾ :

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَرْمِهِ ﴾ وطبعاً «قومه» في هذه الرسالة العالمية هم العالمون أجمعون، كما في غيره من أولي العزم الذين دارت عليهم الرحى، فليس قومه – فقط – مواطنوه الخصوص: ﴿فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا ﴾ وهو اللبث الرسالي، إذ «فلبث» بعد «أرسلنا» (١) فليس – إذاً – لبثه في

الذاريات - القمر - التحريم - الحاقة - نوح.

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ١٥٤ في الاحتجاج للطبرسي عن النبي على حديث طويل في مكالمة بينه وبين اليهود وفيه قال لهم رسول الله القد أقام نوح في قومه ودعاهم ألف سنة إلا خمسين عاماً ثم وصفهم الله تعالى فقللهم فقال: وما آمن معه إلا قليل - ولقد تبعني في سنّي القليلة وعمري اليسير ما لم يتبع نوحاً في طول عمره وكبر سنه، وفيه عن كتاب كمال الدين وتمام النعمة عن الباقر عليه : فمكث نوح ألف سنة إلا خمسين عاماً لم يشاركه في نبوته أحد، وفيه عن عيون الأخبار في باب ما جاء عن الرضا عليه من خبر الشامي وما سأل عنه أمير المؤمنين عليه في جامع الكوفة - حديث طويل وفيه: وسأله عن اسم نوح ما كان؟ فقال: اسمه سكن وإنما سمي نوحاً لأنه ناح على قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً.

كل حياته وعلها آلاف من السنين خلافاً للتوراة القائلة إنها سنّي عمره ككل! ولا نحتمل أن السنة هنا أقل مما نعرفها حيث النص يمانع غيرها، و﴿إِنَّ عِلَمَ الشَّهُورِ عِندَ اللهِ آثنا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَلُوتِ وَالْأَرْضَ ﴾ (١). تجعل السنة أثني عشر شهراً على طول الخط دونما استثناء حتى يعنى من السنة غيرها لوقت ما.

وليكن ذلك العمر الطائل نبراساً ينير الدرب على هؤلاء الذين يتشككون ويشكّكون في عمر صاحب الأمر عجل الله تعالى فرجه الشريف.

وإذا كان ذلك العمر الطويل لذلك الإيمان القليل: ﴿وَمَا ءَامَنَ مَعَهُۥ إِلّا قَلِلٌ ﴾ (٢) فبأحرى لصاحب الأمر عمر أطول ليملأ الله به الأرض قسطاً وعدلاً بعد ما ملئت ظلماً وجوراً: وبيمنه رزق الورى وبوجوده ثبتت الأرض والسماء! وقد يعني عرض سنّي الدعوة لنوح عَلِينَ تسلية لخاطر الرسول محمد عَلَي ألّا يضيق صدره بتعنّد قومه وتعنّتهم ضد الدعوة، ونموذجاً من طول العمر يفتح الطريق لتقبّل طائل العمر لصاحب الأمر، إذ لم يذكر نبي في القرآن بسني رسالته إلا نوح.

ولقد عرضت قصص نوح ﷺ في معارض ثلاث سورة من القرآن، مختصرة كما هنا وفي غيرها، ومفصلة كما في أخرى، ولم تأت سنّي رسالته إلّا هنا.

ولماذا ﴿ خَسِينَ عَامًا ﴾ استثناء عن «ألف سنة» وهما واحد؟ علّه رعاية لعدم التكرار لفظياً، والتوافق معنوياً، قضية الفصاحة القمة القرآنية، كما وفي الاستثناء حصر يحدد سنّي الرسالة دون احتمال نقيصة ولا زيادة، ثم هذه الصيغة أجمل من «تسعمأة وخمسين سنة» لفظياً كما هي أكمل منها معنوياً.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآية: ٤٠.

ولقد كان عاقبة أمر قومه اللَّد الكافرين المتعنتين ﴿فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمَّ ظَلِمُونَ﴾ بطوفان الظلم، فأخذهم – إذاً – طوفان بطوفان جزاءً وفاقاً.

﴿ فَأَنْجَيْنَكُ وَأَصْحَبَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهُمَا ءَاكِةً لِلْعَلْمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾:

﴿ وَأَصْحَابَ ٱلسَّفِيكَةِ ﴾ هم المؤمنون القلة الذين آمنوا معه بين أقارب نسبياً وأغارب، وكيف ﴿ وَجَمَلَنَاكُمَا ءَاكِةً لِلْعَالَمِينَ ﴾؟

إنها بقصتها المقصوصة في كتابات الوحي وهذا القرآن العظيم، آية للعالمين على مدار الزمن الرسالي منذ نوح إلى خاتم النبيين وإلى يوم الدين، وعلّها كذلك ببعض انقاضها الباقية، المرقوم عليها اسماء الخمسة الطاهرة المحمدية كما فصلناها في «الحاقة» آية حسية مبصرة للعالمين (١).

فضمير التأنيث راجع إلى قصة السفينة وإليها نفسها دونما اختصاص بواحدة دون الأخرى، ومما يدلنا على آيتها الحسية ﴿وَلَقَد تَرَكُنُهَا عَايَةً فَهَلَ مِن مُدِّكِرٍ ﴾ (٢) و﴿ لِنَجْمَلُهَا لَكُرُ لَذَكِرَةً وَتَعِيّها أَذُنَ وَعِيَةً ﴾ (٣)

فلا يصغى إلى قبلة القائل من السفارة السوكيتية - بعد ما نشرت المجلات (٤) هذه الآية الإلهية - أنها لا أصل لها، إخفاء للحق الصادر عنهم أنفسهم، وما ذا بعد الحق إلّا الضلال!.

<sup>(</sup>١) ج ٢٩ ص ٩٠ - ٩٤ من الفرقان، وفي الدر المنثور ٦: ٣٦٠عن قتادة في الآية قال: عبرة وآية أبقاها الله حتى نظرت إليها هذه الأمة وكم من سفينة غير سفينة نوح صارت رمماً.

<sup>(</sup>٢) سورة القمر، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحاقة، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٤) نشرته المجلة الروسية الشهرية الصادرة في موسكو تشرين الثاني ١٩٥٣، ومجلة «ويكلي ميرر» الأسبوعية اللندنية العدد الصادر ٢٨ كانون الأول ١٩٥٣، ومجلة «أستار» اللندنية كانون الثاني ١٩٥٤ وجريدة «سنن لايت» الصادرة في مانجستر ٢٣ كانون الثاني ١٩٥٤ وجريدة «ويكلي ميرر» اللندنية في ١ شباط ١٩٥٤ وجريدة «الهدى» القاهرية في ٣٠ مارس ١٩٥٣، ومن مصادره كتاب إيليا من منشورات دار المعارف الاسلامية بلاهور برقم ٤٢ باللغة الأردية.

﴿إِذْ قَالَ﴾ تحدّد قومه المخاطبين هنا بقومهم الحالي الحضور عند قوله، ولأن القالة هذه هي قالة الرسالة الإبراهيمية، فقومه - إذا - هم قومه الرسالي، فعلى حملة شرعته حملها إلى كافة المكلفين عرض المكان وطول الزمان لهذه الرسالة السامية، وكما هي طبيعة الحال في كل رسالة عالمية لمن دارت عليهم الرحى من أولي العزم من الرسل.

وهذه القالة الإبراهيمية هي القالة الرسائية لكافة المرسلين، وهي الأمر بعبادة الله وحده وتقواه وحده «ذلكم» الله ﴿خَبُرٌ لَكُمْ ﴾ ممن سواه في عبادته وتقواه ﴿إِن كُنتُم تَعَلَمُون ﴾ وتعرفون الحق عن الباطل، و﴿تَعَلَمُون ﴾ إن الله هو الحق المبين، فمن يعلم انه الله كيف ينحو إلى سواه؟ وأين هنا «وحده» ولا حصر تخص به التقوى والعبودية؟ علّه لأنهم ما كانوا يعبدون الله حتى مع شركائهم زعماً منهم إنه لا يعبد إلّا بشفعاء عنده، فإذا صحت عبادته دون واسطة فقد بطلت عبادة من سواه، معه أولاً معه، حيث الفرع ساقط بوجود الأصل!

أم لأنهم ضروب عدة، منهم هؤلاء الذين يوحدون العبادة لما سواه، فيؤمرون بتحويل عبادتهم إلى الله توحيداً لعبادة الله، ومنهم من يعبدون مع الله سواه، وليست هذه عبادة لائقة لله، فليعبدوه كما تحق وليست إلّا توحيد العبودية له دون سواه! أم أن ﴿اعّبُدُوا الله البات لعبادته عقائدية وعملية، ثم ﴿وَاتَقُوهُ ﴾ نفي لعبادة غيره عملية أو عقائدية، فمن يعبد مع الله سواه لم يتق الله، وتقوى الله تحلّق على كل سلبية تقتضيها عبادة الله، كما أن ﴿اعّبُدُوا الله محلّقة على كل الإيجابيات في عبادة الله، والإيجابية القمة فيها أن يوحد في عبادته، كما السلبية القمة ألّا يشرك به سواه، إذا فهي صيغة أخرى يوحد في عبادته، كما السلبية القمة ألّا يشرك به سواه، إذا فهي صيغة أخرى

عن ﴿لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ في قالب الأمر والنهي بالترغيب والترهيب! ثم الآية التالية تتكفل صراحاً تلك السلبية الملمحة من ﴿وَالتَّقُومُ ۖ بصورة مبرهنة بينة:

﴿إِنَّمَا تَشَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَوَثَنَا وَتَخْلُقُونَ إِفَكًا ۚ إِنَّ الَّذِينَ تَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْفَا قَابْنَغُواْ عِندَ اللَّهِ الرِّزْفَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ۚ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۖ ۞﴾:

﴿إِنَّمَا﴾ هنا تحصر عبادتهم في ﴿أَوْثَنَنَا﴾ وهي تماثيل خشبية أم حجرية أماهيه من جمادات، مما يبين انهم كانوا – فقط – عبدة الأوثان وهي أنذل العبادات وأرذلها بين كل ما يعبد من دون الله، أن يعدلوا بها عن عبادة الله.

وليس فحسب أن تعبدوها بل ﴿وَتَغْلَقُونَ إِنَّكَأَ ﴾ خلقاً لما تنحتون، ثم أنتم تعبدون ما تخلقون، وإفكاً فيها انها شفعائهم عند الله، ما نعبدهم إلَّا ليقربونا إلى الله زلفي، وأمثالها من مختلفات الزور والغرور التي يخلقونها فيما يعبدون، وماذا يملكون لكم حتى تعبدوهم؟ ﴿ إِنَّمَا تَقْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْنَانًا﴾ وأصناماً أم حيواناً وطواغيت أم أياً كان حتى النبيين والملائكة المقربين، والجامع لهم أنهم ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ وهم كلهم ﴿ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمُّ رِزْقَا﴾ بل ولأنفسهم ﴿فَأَبْنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ﴾ أياً كان ﴿وَإَعْبُدُوهُ﴾ لأنه الله الخالق الرازق ﴿ وَالشَّكُرُوا ﴾ بما يرزق، فانكم ﴿ إِلَيْهِ ﴾ لا إلى سواه ﴿ رُبُّ عَمُوكَ ﴾ ، وإن الرزق هو مشغلة النفوس في الأكثرية المطلقة ، تعبد من تراه رازقاً، فكيف أنتم تبغون الرزق من دون الله وتتركون الرازق وهو الله، فهو المبدء وهو المنتهى وهو الرازق لكم فيهما وبينهما ﴿فَٱبْنَغُوا عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْفَ ﴾ مما كسبت أيديكم أمّا لم تكسب، و«عند» هنا دون «من» علّها إشارة إلى معدنية الرزق ولد نيته عنده، مهما كانت له أسباب منها يرزق المرزوقون، سواء أكانت اختيارية أم سواها، فليطلب المرتزق الرزق من أي سبب ﴿عِندَ ٱللَّهِ ﴾ لا عند سواه.

أمن العقل أن يترك الرازق ويبغى الوسيط أن يطلبه من الله، فتعبدونه حتى يطلب؟ ولا وسيط في طلب الرزق، ولا يملكون هؤلاء طلباً له من الله، ولا أن يعبدوا من دون الله، وحتى لو ملكوا طلباً من الله فعبادتكم إياهم دون الله يقطع عنكم رزق الله وشفاعتهم – المزعومة – عند الله ﴿فَابَنَعُوا عِندَ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَال

﴿ وَإِن تُكَذِّبُواْ فَقَدْ كَذَبَ أَمَّهُ مِن قَبْلِكُمُ ۚ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ۞﴾:

أترى ﴿وَإِن تُكَذِّبُوا﴾ هي من تتمة الحجة الإبراهيمية؟ ولم تسبقه أمم إلّا أمة نوح! أم هي الحجة القرآنية دون نقل، تلحيقاً للحجة الإبراهيمة للمخاطبين بالقرآن، كما وتؤيدها ﴿أَوَلَمْ يَرَوًا...﴾ بصيغة الغائب؟.

الجمع هو الأرجح، وأمم قبل إبراهيم تشمل أمة نوح ومن قبله من المرسلين كإدريس وآدم وشيث، كما وإن أمة نوح في قرونه العشرة قرون عشرة قد يعبر عنهم بأمم.

﴿ وَإِن تُكَذِّبُوا ﴾ قالتي الحقة عن الله وما عند الله فلستم أنتم بدء من المكذبين ﴿ فَقَدْ كَذَبَ أَمُدُ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ دون سباق وشطارة لكم بينهم ﴿ وَمَا

عَلَى الرَّسُولِ ﴾ تجاهكم ﴿ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ عن الله ﴿ ٱلْمَدِينُ ﴾ لما أرسل الله ولقد بلغت وأبنت رسالة صادقة من الله و ﴿ ٱلْمَدِينُ ﴾ في مواصفة ﴿ ٱلْبَلَغُ ﴾ هي مما تبين أن البلاغ الرسالي لا خفاء فيه ولا إجمال يعتريه، وتأخير البيان عن وقت الحاجة بلاغ غير مبين، فلا يصدّق على الوحي الرسالي إطلاقاً.

هذه خطوات تربوية يخطو بها الداعية إلى هؤلاء الألداء ضد الدعوة، تدخل إلى قلوبهم من مداخلها، بإيقاعات قوية على أوتارها، ودقّات عميقة في أوطارها، كنماذج خلّابة غلّابة يجب أن يتملاها أصحاب الدعوات الرسالية لينسجوا على منوالها في كل أحوالها في مخاطبة النفوس وإزالة النحوس.

﴿ أَوَلَمْ بَرَوْا كَنِفَ يُبْدِئُ اللّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ۗ ۗ إِنَّ قُلْ سِيرُوا فِ الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَنْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللّهُ يُنشِئُ النَّشَأَةَ الْآخِرَةُ إِنَّ اللّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۗ ۗ ﴾:

الواو هنا تعطف إلى محذوف معروف من الآيات الأنفسية الدالة على وجود الله وتوحيده في كل ربوبيته، وإنكم إليه ترجعون، فإذا لم يروا أنفسية الآيات حيث الأبصار كليلة والنفوس عليلة ﴿أَوْلَمْ بَرَوًا...﴾ إلى آفاقية الآيات: ﴿كَيْفُ يُبْدِئُ اللّهُ الْخَلَقُ ثُمّ يُعِيدُ ﴿ على طول الخط هنا في الأولى، و﴿كَيْفَ بَدَأَ الْخَلَقُ ﴾ أوّل مرة ﴿ثُمّ اللّهُ يُشِئُ اللّهَأَةُ الْآخِرَةُ ﴾ مرة أخرى في الأخرى ﴿إِنّ اللّهَ عَلَى حَلَلِ شَيْءٍ ﴾ بدأ وإعادة ﴿فَيدِرُ ﴾.

وعلّ الرؤية الأولى هي - فقط - الرؤية البصرية، أم والبصرية الناتجة عن النظر كما في الثانية: ﴿ فَٱنظُرُوا ﴾ وهي على أية حال رؤية مستمرة على مدار الحياة العقلية لكل عاقل راء راع في رؤيته تكشّف الحق، و ﴿ كَيْفَ ﴾ لا تعني هنا وفي ﴿ فَٱنظُرُوا ﴾ حق الكيفية فإنه خاص بالخالق علماً وقدرة في «كيف يبدئ وكيف بدأ» ؟ وإنما تعني ظاهراً من البدء والإبداء والإعادة، الباهر

لكل راء وناظر، فقد يبدي الله خلق كل شيء من كل شيء – بعد خلق المادة الأم – فإن خلقها بدء صيغته «بدء» كما الثانية، دون «يبدئ» كما هنا، الدالة على الاستمرار، ومن باب الإفعال، فكل ما يخلق من شيء ثم يعاد إلى شيئه الأوّل كالماء والبخار، والتراب والأشجار والحيوان والإنسان، كل ذلك داخلة في نطاق ﴿ يُبْدِئُ اللّهُ ٱلْخَلَقَ ثُمّ يُعِيدُ ﴿ على مدار الخلق بعد المادة الأولى، والإبداء هو إظهار البدء، كما الإعادة هي إظهار العود، عوداً إلى بدء، فالمادة واحدة وإنما الاختلاف في الصورة الماهوية والظاهرية.

ثم ﴿ ثُمَّرَ يُعِيدُ ﴾ كما تعني الإعادة المستمرة كذلك تعني الإعادة الأخيرة يوم القيامة وهي أهون عليه، ثم ﴿ كَيْفَ بَدَأَ ﴾ دون «أبدء» مختلفة عن «يبدئ» مضياً وتعدية، تدلنا على الفرق الواضح بينهما معنوياً وواقعياً، مهما اشتركا في الخلق والإعادة.

ف ﴿ كَيْفُ يُبِّدِئُ ﴾ نظرة أولى تنتج رؤية أولى، مما يطمئن ﴿ إِنَّهُ هُوَ هُوَكُونَ ﴾ (١) و﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ (٢) ﴿ إِنَّ ذَالِكَ ﴾ الخلق إبداء وإعادة ﴿ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ ﴾ من هينه وأهونه، ثم ﴿ كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقُ ﴾ تخط عن هذه المرحلة المستمرة إلى البداية الأولى في خلق المادة الأولية، كما و﴿ اللّهُ يُشِيعُ اللّهَ أَا الْخَلْقُ أَلَهُ الْخَلْقُ ثُمَّ يَشِيعُ اللّهَ أَلَا الْخَلْقُ اللّهُ الْخَلْقُ ثُمَّ اللّهُ أَلَا اللّهُ اللّهُ الْخَلْقُ وكل هذه الثلاث من خلق الله، وهي على الترتيب في حدود ذواتها صعب وهين وأهون، مهما كانت في قدرة الله على سواء، ولكن يستدل بالأول الصعب وبالثاني الهين على الثالث هو قضية العدل، فهو الأهون، ومهما كان الأولان قضية الفضل، فالثالث هو قضية العدل، فهو الأهون، ومهما كان الأولان قضية الفضل، فالثالث هو قضية العدل، فهو

سورة البروج، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

أولى من الأولين بأولويتين، وهنا لك الإعادة بعد الإبداء تشمل كل مراحل الخلق والتحوير أولاً وأخيراً، والإعادة المعاد – وهي إعادة الصورة بمثلها والمادة هي هيه بعينها - هي من ضمن ﴿ثُمَّ يُمِيدُ ﴿ وَكَخَلُّهُ لِكَافَّةُ الإعادات، فما إعادة الإنسان إنساناً في الأخرى إلّا كإعادته تراباً كما كان، وإذا كانت هذه في الأولى مصلحية الحياة الدنيا، فالإعادة الأولى في الأخــرى أصــلــح وأولـــى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُدُ النَّشَأَةَ اَلْأُولَىٰ فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ﴾(١)، وأمــا ﴿ كَيْفَ بَدَأُ ٱلْخَلَقُّ ﴾ فقد تخص الخلق الأوّل لا من شيء، أم وخلق الإنسان ولم يكن شيئاً مذكوراً ﴿ثُمَّرَ اللَّهُ﴾ الذي بدء المخلق ﴿يُشِيئُ اللَّشَأَةَ ٱلْآخِرَةُ ﴾ ككل في كلّ ما بدء، وكخاصة الإنسان وسائر المكلفين، فـ ﴿مَّا خَلَقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةً﴾ (٢) ﴿وَهُوَ الَّذِى يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُوُ وَهُوَ أَهْوَتُ عَلِيَةً﴾ (٣) ﴿وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَأَةَ ٱلْأَخْرَىٰ﴾ (٤)، وذلك الإنـشـاء إنـمـا هـو إنشاء الصور، والمواد هي كما هيه، إنشاء للصورة الإنسانية مثل الأول لا عينه، وإنشاء رجع الروح إلى البدن في صورته المنشأة، وإنشاء لليوم الآخر مكاناً وزماناً آخرين يختلفان عن الأوّل.

كل ذلك لـ ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ حَكُلِ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴾ سواء أكان كائناً فيقدر على تحويله أو إعدامه، أم قبل كونه وهو ممكن التكوين وصالحه كالمادة الأوّلية، أم غير صالح التكوين فلا يكوّنه لأنه خلاف الحكمة، وأما الممتنع التكوين ذاتياً فليس شيئاً حتى يبحث عن تعلق القدرة به وعدمه، فإنه اللّاشيء المطلق، كما أن الله هو الشيء الطلق، والأشياء الممكنة التكوين جوهرياً أم ماهوياً هي النسبية في الشيئية، فقد تكون شيئاً لأنها كائنة بما

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>۲) سورة لقمان، الآية: ۲۸.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم، الآية: ٤٧.

كونها، واخرى لأنها قابلة التكوين كالمادة الأولى (١)، وهنا ﴿ فَانظُرُوا صحب من حَيِّفَ بَدَا الْخَلَقُ ﴾ عطف للنظر العقلي إلى بدء الخلق وهو أصعب من الإعادة، والسير في الأرض، وهي هنا أرض التكوين بمختلف الأبعاد الفيزيائية والكيماوية، ينتج أن الكون له بداية، ولا بد للبادئ كون خلاف كون المبدء، لا والد له ولا علة غير إرادية أم محصورة، بل هو خالق خلق الشيء الذي كل الأشياء منه، لا من شيء، لا من شيء ولا من لا شيء، أجل وإن السير في الأرض هنا سير فطري وعقلي وعلمي وحسي، يفتح العين والقلب على كيان الكون، لفتة عميقة إلى حقيقة أنيقة دقيقة حقيقية للالتفات.

صحيح أن جل المخاطبين بهذا القرآن أو كلهم - سوى الرسول في وأهليه المعصومين الله المعصومين المنظم - لم يكونوا ليعرفوا هكذا ﴿ كَبْفَ بَدَأَ الْخَلْقُ ﴾ ولكن الذي يتمشى مع الدعوة القرآنية ككل، هو إنه توجيه لكافة المكلفين منذ نزول القرآن إلى يوم الدين، كلا على قدره، حيث السير في الأرض أفاقياً وأنفسياً، مما يبرهن ﴿ كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقُ ثُمَّ اللّهُ يُشِيعُ اللّهَأَةُ الْآخِرَةُ ﴾، و ﴿ إِنَّ اللّهُ عَلَى صَكْلِ مَنَ و قَدِيرٌ ﴾ .

## ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَآهُ وَيُرْحَمُ مَن يَشَآهُ وَإِلَيْهِ تُقَلِّبُونَ ۞ :

له المشية العادلة فـ ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ ﴾ والمشية الفاضلة ﴿ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءُ ﴾ والمشية الفاضلة ﴿ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءً ﴾ وإليه لا إلى سواه ﴿ تُقلّبُوك ﴾ عن هذه الحياة الدنيا إلى الأخرى، لا فقط قلباً لحياة إلى حياة، بل وقلباً عن ظاهرها إلى باطنها، وعن اختيارها إلى اضطرارها، وعن أعمالها إلى نتائجها، وعن كل ما تتطلبه الأولى، إلى طلبات الأخرى «ولله الآخرة والأولى» - ﴿ وَرُدُّوا إِلَى اللّهِ مَولَلُهُمُ ٱلْحَقِّ وَمَسَلً طَنْهُم مَا كَانُوا يَشَرُوك ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) تفصيل البحث عن القدرة مذكور في سورة الملك ج ٢٩ من الفرقان على ضوء آية القدرة.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس، الآية: ۳۰.

﴿وَمَا أَنتُد بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَأَةُ وَمَا لَكُمْ مِّن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيَّ وَلَا نَصِيرِ ﷺ؛

﴿ وَإِلَيْهِ تُقَلَبُونَ ﴾ شئتم أم أبيتم إذ أنتم لا تغلبون ﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِنَ فِى الْأَوْلِى اللّا تقلبوا، ولا في الأخرى ألّا تعذبوا، فالأرض والسماء صيغة أخرى عن الكون كله هنا وهناك، فلا تعجزون الله تفلتا عن ملكه: ﴿ يَنَعَشَرَ لَلْمِنِ وَٱلْإِنِسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنَ أَقطَارِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَآنفُدُوا لَا نَنفُدُوا إِلّا بِسُلْطُنِ ﴾ (١) ولا تعنّتا عن ملكته وإرادته: ﴿ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ اللّهِ مِن وَلِي ﴾ يلي أموركم هنا وهناك ﴿ وَلَا نَصِيمٍ ﴾ ينصركم عن بأس الله.

﴿ وَالَّذِينَ كُفَرُواْ بِثَايَنتِ اللَّهِ وَلِقَ آبِهِ ۚ أُولَئِيكَ يَبِشُواْ مِن زَّحْمَقِ وَأُولَئِيكَ لَمُمُ عَذَابُ اَلِيرُ ﷺ :

كفراً بآيات الله آفاقية وأنفسية، الدالة على ربوبيته الوحيدة غير الوهيدة ولقاء لثواب الله ﴿أُوْلَيْكِ﴾ البعيدون عن منافذ المعرفة الربانية ﴿يَهِسُوا مِن رَحْمَةِ ﴾ في الدنيا والآخرة، فالمؤمن بآيات الله ولقاءه لا ييأس من رحمة الله ﴿وَأُوْلَئِهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ اَلِيرٌ ﴾ هو أبد الخلود في الجحيم.

﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنْجَمَاهُ اللَّهُ مِنَ ٱلنَّادِّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَكَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞﴾:

﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ﴾ بعد هذه الحجج البالغة ﴿ إِلَا ﴾ جواب كل أحمق نكد: ﴿ أَن قَالُوا اقْتُلُوهُ ﴾ بأية قتلة ﴿ أَوْ حَرِقُوهُ ﴾ وهي شر قتلة ، إذ حرق أكبادهم حين كسر أصنامهم ، إذا فحرقة بحرقة ، ولكن ﴿ فَأَنْجَلُهُ اللَّهُ مِنَ النَّارِ ﴾ في ذلك المسرح الخطير قائلاً : ﴿ يَنَارُ كُونِ بَرْدًا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>Y) سورة الأنبياء، الآية: ٦٩.

هنا ﴿ اَقْتُلُوهُ أَوَ حَرِقُوهُ ﴾ وفي أخرى ﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ ﴾ (١) وعل الجمع انهم عزموا في البداية على قتلة، ثم على إحراقه لأنه أشد وأنكى، أم كانوا مفترقين بين قتله وحرقه، فتغلبت الفرقة الأخرى، وعلى أية حال عزموا على إحراقه فألقوه في الجحيم.

﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ﴾ الحجاج، وخلفيّة اللجاج ﴿لَآيَنتِ﴾ ربانية ﴿لِقَوْمِ يُؤْمِنُوكَ﴾ آية لكون الرب، وآية لكيان الربوبية، وآية للرسالة الصادقة، وآية للعاقبة الصادقة، آيات مع بعض وتلو بعض ﴿لِتَوْمِ يُؤْمِنُوكَ﴾ بالله وبآياته ﴿وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلّا خَسَارًا﴾ (٢).

﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱلْخَذَلُم مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلَنَا مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ أَثْمَ يَوْمَ ٱلْقِيْكَمَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا وَمَأْوَسَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ ﴾:

﴿ وَقَالَ ﴾ هنا بعد ﴿ فَأَنِحَنْهُ اللّه ﴾ تلمح انها قالته لهم بعد نجاته: ﴿ إِنَّما ﴾ ليس إلّا ﴿ الشَّخَذَرُ مِن دُونِ الله ، ولا أنها ليس إلّا ﴿ الشَّخَذَرُ مِن دُونِ الله ، ولا أنها شفعاءكم عند الله ، ولا أنها تنفعكم إذ تعبدون ، أو تضركم إذ لا تعبدون ، بل ﴿ مَوَدّة بَنْنِكُمْ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا ﴾ وهي منصوبة مفعولاً لها ، أم وبنزع الخافض بتقدير لام التعليل ، إذا ف ﴿ مَوَدّة بَنْنِكُمْ ﴾ سبب وغاية مقصودة في اتخاذ الأوثان .

ثم ﴿بَيْنِكُمُ قد تعني كل بين في هذا البين: بينكم والأوثان، وبينكم وآباءكم الأقدمين، بينكم ورءوس الإشراك، وبينكم التابعين، حيث تودون الأوثان الذهبية والفضية أماهيه من الجواهر الثمينة وسواها، وتودون آباءكم فتقلدونهم في ذلك الاتخاذ، وتودون زعماءكم فتتبعونهم فيه، وتودون

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

بعضكم بعضاً وأوثانكم هي صلة المودة والوحدة، وكل ذلك «مودة الحياة الدنيا» فلا اعتقاد هنا ولا اقتناع، وإنما مجاملة ومعاملة دنيوية، بسبب المودة فيها أم لغاية استبقائها أو حصولها، وهذه سنة بئيسة في الجماعات التي لا تأخذ الطقوس العبادية مأخذ الجد العقيدي، وإنما هي مصلحية الحفاظ على صالح الحياة الدنيا دون ان تملك وراءها حقاً صالحاً للإتباع.

ولأنها «مودة الحياة الدنيا» وخلتها ﴿ الْأَخِلَاءُ يَوْمَإِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ اللَّهِ الْمُقَوِينَ ﴾ (١) - «ثم» بعد مضي الحياة الدنيا ﴿ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَثُ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ ، فالآلهة تكفر بعبادتهم: ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَلَعَثُ بَعْضًا ﴾ ، فالآلهة تكفر بعبادتهم: ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَلَعُ مَا الْقِينَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرَكِكُمْ ﴾ (٣) .

والـمتبوعون: ﴿إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأَوُا الْعَكَذَابَ وَتَقَطَّعَت بِهِمُ الْأَسْبَابُ﴾(٤).

وكمل يسلم الآخر وهم زماد، في الإشراك ﴿ كُلُمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَمَنَتْ أُمَّةٌ لَمَنَتْ أُمَّةً لَمَنَتْ أُمِّلًا لَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

ثم ﴿وَمَأْوَىٰكُمُ ٱلنَّارُ﴾ عابدين ومعبودين، آباء وأبناء، أتباعاً ومتبوعين، وزملاء في الإشراك، وذلك ثالوث العذاب:

١ - يكفر بعضكم ببعض ويلعن.

٢ – وإن مأواكم النار، وهي مجمع كل الأودّاء في الشرك!

٣ - ﴿وَمَا لَكُمُ مِن نَّنْصِرِينَ ﴾ مما اتخذتم أوثاناً من دون الله وسواها، رغم ما جمعتم من جمعكم في ذلك الإشراك ﴿مُوَدَّةَ بَـنْنِكُمْ ﴾.

سورة الزخرف، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٦٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ٣٨.

# ﴿ فَنَامَنَ لَهُ لُوكُ ۗ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَىٰ رَبِّيٌّ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ۞ :

«آمن له» ليست لتعني ما تعنيه «آمن به - آمن معه - آمنه» فكل من هذه الأربع تعني ما تخصه من معنى حسب نوعية التعدية كما هي قضية الفصاحة.

ف «آمن به» هي كأصل الإيمان هو الإيمان بالله، وكوسيط هي الإيمان برسول الله، من أمته ككل امة، ومن رسل برسول كمحمد ويشيخ (لَتُوْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنعُمُرُنَّةً (١) فليس يؤمن رسول برسول حيث الرسالة هي بنفسها ايمان بالله دون وسيط، اللهم إلّا تجاه محمد وهو رسول الرسل، و«آمنه» جعله في أمن هو خاص بالله وهو (المُؤمِنُ المُهَيِّمِنُ... ) (٢) وهو مجازياً أن تؤمن خائفاً عما يخاف، لا أن تجعله في أمتك كما الله.

و «آمن معه» تعني معية الإيمان بالله كما الإسلام معه ﴿وَأَسَلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ (٢) - ﴿وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ ۚ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآيتان: ٥٥، ٥٦.

سورة آل عمران، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس، الآية: ٨٣.

فقد كانوا مؤمنين بالله غير مؤمنين لرسول الله موسى، ولا مصدقين في الطور أن الله هو الذي يكلمه حتى يروه جهرة يكلمه فحصل ما حصل.

وهذه الذرية هي المؤمنة من قبل بالله، وهنا آمنوا لموسى أن انضموا إلى موكبه الرسالي، وهنا تنحل المشكلة العضال في إيمان لوط، أن كيف أرسل مع إبراهيم وكان مشركاً من ذي قبل؟ فإنما أرسل معه بعدما آمن معه وكان مؤمناً بالله! «وقال» علّه لوط ﴿إِنِّى مُهَاجِرٌ إِلَى رَيِّ ﴾ مهاجرك، أم إنه إبراهيم نفسه كما في أخرى: ﴿إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَقِ سَيَهِينِ ﴾ (١) ولأن كل رسول مهاجر إلى ربه في رسالته بل وكل مؤمن، فقد تعني «فقال» لوطاً وإبراهيم، ولكنه مهاجر مع إبراهيم كما آمن معه، مهاجرة بمعيته كرسالته معه دونما انفصالية في ذلك المثلث البارع، إيماناً ورسالة ومهاجرة إلى ربه في سبيل تحقيق الإيمان الرسالي والرسالة الإيمانية، وعلى حد المروي عن الرسول على «سيهاجر خيار أهل الأرض هجرة بعد هجرة إلى مهاجر إبراهيم عليه المؤهيم عليه المثلث الرسالي والرسالة الإيمانية، وعلى حد المروي عن الرسول عليه «سيهاجر خيار أهل الأرض هجرة بعد هجرة إلى مهاجر إبراهيم عليه «ما».

إن المهاجرة الإبراهيمية ما كانت فحسب عن وطنه إلى غيره، بل انها مهاجرة عمن سوى الله بكل كيانه، ومنها مهاجرة قومه بعد أن لم يبق له رجاء أن يفيئوا إلى الهدى على أية حال، ولقد عوضه الله عن هذه المهاجرة الرسالية، ذرية تمضي فيها رسالات الله منذ إسماعيل وإسحاق ويعقوب وإلى كل الرسل الإسرائيليين وخاتم المرسلين، وهنا المذكورون هم الأوّلون في آيات عدة ثم الرسول محمد على : ﴿ أَنْلُ مَا أُوجِىَ إِلَيْكَ . . . ﴾ (٣):

سورة الصافات، الآية: ٩٩.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٤٤ - أخرج ابن عساكر عن ابن عمران النبي ﷺ قال:...

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت، الآية: ٤٥.

﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَتِهِ ٱلنَّـٰبُوَّةَ وَٱلْكِنَبَ وَءَالَيْنَهُ أَجْرَهُ فِي ٱلدُّنْيَـٰ الْوَلِنَّهُ فِي ٱلْاَخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ۞﴾:

وهبة ربانية منقطعة النظير ﴿وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَتِهِ ٱلنَّبُوَةَ ﴾ ومن المذكورين هنا صراحاً ﴿إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ ﴾ وبأحرى إسماعيل جد الرسول محمد ﷺ وهو بكر ذريته كما هو صراح آيات أخرى، ﴿وَءَاتَيْنَهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا ﴾ في نصرة رسالية مستمرة فيه وفي ذريته الرسل ﴿وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ السابقين والمقربين منذ آدم إلى خاتم النبيين صلوات الله عليهم أجمعين.



﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَبِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنكَرُّ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا ٱثْنِينَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْـرَىٰ قَالُوٓا إِنَّا مُهۡلِكُوٓا أَهۡلِ هَاذِهِ ٱلْقَرْبَةِ إِنَّ أَهۡلَهَا كَانُواْ ظَلِمِينَ ﴿ اللَّهُ عَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطَأً قَالُواْ نَحَنُ أَعَلَمُ بِمَن فِيهَا لَنُنَجِينَنَّهُ وَأَهْلَتُ إِلَّا ٱمْرَأْتَكُم كَانَتْ مِنَ ٱلْغَنْمِرِينَ ﴿ وَلَمَّا أَن جَاءَتْ رُسُلْنَا لُوطًا سِوْءَ بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُوا لَا تَخَفُّ وَلَا عَمْزَةً إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا أَمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْفَنْهِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا مُنزِلُوبَ عَلَىٰ أَهَلِ هَنذِهِ ٱلْقَرْبِيَةِ رِجْزًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ لَهُ وَلَقَد تَرَكَنَا مِنْهَا ءَاكِةً بَيْنَكَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ لَيْ اللَّهُ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُوا ٱللَّهَ وَٱرْجُوا ٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَلَا تَعْثَوْا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۞ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّحَفَّكُ أَضْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَنْشِينَ ﴿ وَعَادًا وَثَنْمُودًا وَقَدْ تَبَيَّت لَكُم قِن مَّسَكِنِهِم وَزَيِّت لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِينَ ﴿ وَقَدُرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَا مَانَ ۚ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُوسَى بِٱلْبَيْنَتِ فَٱسْتَكُبُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ

﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَخَدِ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾:

لقد كانت فاحشة اللواط في قومه لحدّ تطلبت النهي والتنديد في بازغ الرسالة قبل النهي عن الإشراك بالله، وكما نراه في كل الآيات التي تذكر رسالة لوط عَلَيْتُهِ.

و ﴿ اَلْفَاحِشَةَ ﴾ هي كل معصية متجاوزة حدها كما أو كيفا أو فيهما، تجاوزاً حد العصيان أم إلى غير العاصي أم فيهما، واللواط بينهم كان فاحشة ككلّ، إذ أصبح سنة فيهم مستمرة متداولة، و ﴿ مَا سَبَقَكُم ﴾ ليست في أصل اللواط، بل في السباق فيه والهرعة الجماهيرية إليه، و ﴿ أَحَدِ يِّنَ الْعَلَمِينَ ﴾ تعني عالم الإنس والجن وسواهما من المكلفين، لا كأفراد، بل جماعات وكتلات، فاحشة منقطعة النظير هكذا بين العالمين.

﴿ أَمِنَكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي تَكَادِيكُمُ الْمُنْكَرُّ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَـالُواْ اَثْنِنَا بِمَـذَابِ اللهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّلَافِينَ ﴿ اللهِ ﴾ :

إتيان الرجال هنا معروف أنه اللواط، فأمّا ﴿وَتَقَطّعُونَ ٱلسَّكِيلَ﴾ الواقعة بين إتيان الرجال وإتيان المنكر الذي يشمله وسواه، هذا قد يعني كل سبيل مأمور بسلوكه ومنها سبيل تشكيل العائلة، فإتيان الرجال أحياناً قطع أحياني

لهذه السبيل، وأما إتيانهم كعادة مستمرة منحصرة في شهوة الجنس، فهو قطع باتّ لسبيل الإيلاد، فقد كان فاحشة متجاوزة إلى هذه السبيل، قاطعة لها عن بكرتها، مما يضخّم بُعد الفاحشة لأبعد الحدود، ثم و﴿وَيَأْتُونَ فِى نَادِيكُمُ ٱلْمُنكِرِ ﴾ ومنه منكر اللواط يجعله في ثالوث منحوس ما أنحسه: لواط يُقطع به سبيل الإيلاد ويؤتى به في النادي المجتمع.

ثم من السبيل هي سبيل المارة قطع السَلَب للأموال والأعراض، وقطع الإستجلاب للفاحشة، كما من المنكر كل المنكرات القرينة لهذه الفاحشة المعلنة الجماهيرية من رقص وموسيقا وميسر وخمر واضرابها من منكر.

فالزنا على فحشاءها لا تقطع السبيل كأصل قاطع، إذ قد يجتمع مع الإيلاد السفاح الإيلاد من النكاح، أم وإذا اختص بالسفاح فليس قطعاً إلا لسبيل الحل من الإيلاد دون قطع قاحل يجتثّ النسل عن بكرته.

ولكن تعوَّد اللواط يقطع سبيل الإيلاد، وسبيل تأسيس العائلة عن بكرته، هدراً لنطف الرجال دون أي انتاج، إذا فهو أفحش من الزنا، كما وحده أحد منها، وقد أمطرت قوم لوط بحجارة من سجيل: ﴿قَالُوۤا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ بُحِينِ اللهُ عَرْمِ لِعَبْمَ حِجَارَةُ مِن طِينٍ اللهُ (١).

واللواط تخلّف قاحل عن الفطرة، فقد تفسد الفطرة بتجاوز حد الاعتدال مع المرأة فهي فاحشة داخلة في نطاق الفطرة مهما تخلفت فيها عن الشرعة، وأما اللواط فهو انخلاع عن شرعة الفطرة وشرعة الدين معاً، وفساد في التركيب العضوي، تخلفا عن خط الحياة الجنسية عن بكرتها.

﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا ﴾ قولة التحدي السافر الساخر ﴿ أَن فَالُواْ الْمَيْدِ فِي دعواك تبجحاً في وجه الإنذار، ما لا ينتظر فيه أوبة ف:

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآيتان: ٣٢، ٣٣.

## ﴿ قَالَ رَبِّ انصُرْفِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ۞ ﴿:

وهي قالة الإستنصار في حالة الاضطرار وقد استضعفوه، فلا دواء لدائهم إلّا الكي، نصرة على كفرهم وتحديهم الساخر أن يسخر منهم عذاب الله، فإذا هو ببشرى العذاب:

﴿ وَلَمَّا جَآءَتَ رُسُلُنَا ۚ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالْوَاْ إِنَّا مُهَلِكُمُواْ أَهَلِ هَٰذِهِ ٱلْقَرْيَةُ إِنَّا مُهَلِكُمُواْ أَهْلِ هَٰذِهِ ٱلْقَرْبَيَةُ إِنَّا مُهَلِكُمُواْ أَهْلِ هَٰذِهِ الْقَرْبَيَةُ إِنَّا لِنَا مُهَلِكُمُواْ أَهْلِ هَٰذِهِ الْقَرْبَيَةُ إِنَّا مُهَلِكُمُواْ أَهْلِ هَا إِنَّا مُهَا إِنَّا مُهَا إِنَّا مُهَالِكُمُواْ أَهْلِ هَا إِنَّا مُهَا إِنَّا مُهَالِكُمُواْ أَهْلِ هَا إِنَّا لِكُوا إِنَّا مُهَالِكُمُواْ أَهْلِ اللَّهُ الْعَرْبَالِقُوا اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ ال

جيئة مبشّرة إلى إبراهيم لأنه الذي تدور عليه رحى هذه الرسالة، وما لوط إلّا فرعاً منها في قضاء سدوم، وقد برهنوا إهلاكهم لهم بأنهم كانوا ظالمين، مستمرين في ظلمهم المتهتك لكل ستر رباني على الحرمات، ظلماً بالرسول وظلماً بالرسالة، ظلماً بالفطرة وظلماً بالإنسانية ككل.

﴿قَالَ إِنَ فِيهَا لُوطًا ۚ قَالُوا نَحْثُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا ۚ لَنُنَجِّينَكُمُ وَأَهْلَهُۥ إِلَّا ٱمْرَأَتَكُمُ كَانَتْ مِنَ ٱلْعَنْهِرِينَ ﴿ ﴾:

﴿ إِنَ فِيهَا لُوطاً ﴾ إخبار في تساءل حياطة على حياته، واطمئناناً بنجاته، وهم طمأنوه بنجاته وأهله إلّا امرأته إذ كانت من الغابرين.

وقد يعني من ذلك الاستعفاء عن قوم لوط لكرامته وهو فيهم كما في هود ﴿ فَلَمَا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ لَاسَتَعْفَاء عَن قوم لوط لكرامته وهو فيهم كما في هود ﴿ فَلَمَا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ لَكِلِيمُ لَكُلِيمُ لَكُلِيمُ لَكُلِيمُ لَكُلِيمُ لَكُلِيمُ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَدْ جَآةً أَمْنُ رَبِّكٌ وَإِنَّهُمْ عَالِيمِمْ عَذَابً غَيْرُ مَرْدُورِ اللَّهُ فَلَا عَلَمُ هذا القول إلا وهو يستبقيهم . . . اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللْهُ عَلَمُ عَالِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآيات: ٧٤-٧١.

والغابر هو الماكث بعد مضي ما هو معه، إذ مكثت في الظلم مع ما مضى عليها من عمر طائل وما معها من جو الوحي والتنزيل، وذلك مما يضخّم الجريمة، إذا فهي من الغابرين في العذاب إذ كانت من الغابرين في سبب العذاب.

﴿ وَلَمَّا ۚ أَن جَاءَتَ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓ، بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُواْ لَا تَخَفَّ وَلَا تَخَفُّ وَلَا تَخَوَّ إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ ٱلْفَنْهِينَ ﴿ ﴾:

ولماذا ﴿ سِوتَ بِهِمْ وَضَافَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ وهم رسل الله، حاملين بشارة العذاب من الله؟ لأنه ما عرفهم إلّا أنهم شباب صباح ملاح، وهو يعلم شنشنة قومه، فجيئتهم إليه – إذاً – جيئة فجيعة خوفة من قومه المجرمين:

وإلى مَ تعطف ﴿وَقَالُوا﴾ وهي استئناف لقولهم هنا؟ إنها عطف على محذوف من قولهم معروف من هود:

فيها عشرة؟ قال: لا - قال: فإن كان فيها خمسة؟ قال: لا - قال: فإن كان فيها واحد؟ قال: لا - قال: ﴿إِنَ فِيهَا لُوطاً قَالُواْ خَنُ أَعَلَمُ بِمَن فِيهَا لَنُسَجِّمَنَّمُ وَأَهْلَهُ إِلَّا اَمْرَأَتُهُ كَانَتْ مِنَ الْفَرِينَ ﴾ [العَنجوت: ٣٢] قال الحسن بن علي ﷺ: لا اعلم هذا القول إلا وهو يستبقيهم وهو قول الله ﷺ: ﴿يُجَادِلنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هُود: ٧٤].

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآيات: ٧٧-٨٣.

ولماذا أصاب امرأته ما أصابهم ولم تكن فاعلة فحشاءهم؟ لأن الدال على الشر كفاعله، وقد كانت تدلهم على ضيوف لوط وسواهم، اضافة إلى كونها مشركة فاستحقت ما استحقوه.

﴿إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَىٰ أَهْلِ هَنذِهِ الْقَرْبِيَةِ رِجْزًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَاثُواْ يَقْسُقُونَ ﷺ:

وذلك الرجز هو حجارة من طين، مسومة عند ربك للمجرمين كما فصلت في هود وسواها.

﴿ وَلَقَد تَرَكَنَا مِنْهَا مَاكِمٌ بَيْنَكُ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۞ :

و﴿ اَيَةٌ بَيِنَكُ مَن قرية سدوم، تبيّن أنها كانت حتى زمن نزول القرآن بيّنة ظاهرة للمارة كما ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ ثُمِقِيمٍ ﴾ (١) ﴿ وَلِنَّكُرُ لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم شُصِيحِينٌ ﴿ وَلِلَّكُرُ لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم شُصِيحِينٌ ﴿ وَلِلَّمَا أَنَلُ اللَّهِ عَنْهَا معروفًا ، وعلّها غمرت في بحر لوط ، ولا يعني تركها أنها متروكة للناظرين مع الأبد.

﴿ وَإِلَىٰ مَدْیَنَ أَخَاهُمْ شُعَیْبًا فَقَالَ یَفَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَارْجُوا الْیَوْمَ الْآخِرَ وَلَا تَعْفَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِینَ ۞ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَکَةُ فَأَصْبَحُوا فِ دَارِهِمْ جَدْمِینَ ۞﴾:

﴿ أَخَاهُم ﴾ هنا قد تعني أخوة النسب أو السبب إلى جانب الأخوة المواطنية والإنسانية، إشارة إلى أنه كان عشيرهم عمراً من قبله، معروفاً عندهم بالأمانة والصلاح، مما تزيد حجة الآية الرسالية نصوعاً ونضوحاً.

وحصيلة دعوته الرسالية هي عبادة الله لا سواه ورجاء اليوم الآخر على ضوء الإيمان، ثم ﴿وَلَا تَعْنَوْا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ﴾ أياً كان الإفساد فيها وأيّان،

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات، الآيتان: ١٣٧، ١٣٨.

والعمدة في إفسادهم بعد العقيدي منه هو البخس في المكيال والميزان، إفساداً اقتصادياً تتهدم به العيشة الجماعية، خلقاً للطبقية العارمة الظالمة، ﴿فَأَضَبَحُوا فِي دَارِهِم جَنْثِمِينَ﴾: قاعدين باركين على الأرض ميتين.

﴿ وَعَادًا وَثِكُمُودًا وَقَد تَبَيِّكَ لَكُم مِن مَسَكِنِهِمْ وَزَيِّكَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴿ ﴾:

وليس فقط يزين سوء الأعمال فيرونها حسناً، بل وحسنها حيث يزينها لهم أكثر مما هي، فيغترون بها ولا يبالون بما يعتريهم من سوء: «ولا يغرنك تزيينه الطاعات عليك فإنه يفتح لك تسعة وتسعين باباً من الخير ليظفر بك عند تمام المأة، فقابله بالخلاف والصد عن سبيله والمصادة باستهوائه»(١).

فكلما يزينه الشيطان من أعمال خيرة وشريرة، هي ذريعة للصد عن السبيل، فحذار حذار من تزيينه وتسويله كيلا تقعوا في فخه وأنتم تحسبون انكم تحسنون صنعاً وأنتم مستبصرون تطلبون البصيرة، وتعمى عليكم المسالك بما زيّن لكم الشيطان أعمالكم، فأنتم - إذاً - من الأخسرين أعمالاً ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ وَالدُّنا وَمُم يَحْسَبُونَ أَنْهُمْ يُحْسِنُونَ صُنعًا ﴾ (٢).

وقد تعني ﴿ وَكَانُواْ مُسْتَبَصِرِينَ ﴾ أن عاداً وثمود كانوا قبل أن ﴿ وَزَيِّ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْدَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ ﴾ كانوا على بصارة وهدى فطرية وعقلية ، أم وشرعية ، إلّا أنها ما كانت ناضجة قويمة ، وعلى أية حال فمسرح التزيين من الشيطان خطير خطير ، لا ينجو منه إلّا من عصمه الله وهداه ، وهو التارك هواه إلى هداه إلى الله ﴿ وَمَن يَعْنَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى مِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) مصباح الشريعة قال الصادق عليه أن ذكر الشيطان: . . .

<sup>(</sup>۲) سورة الكهف، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٠١.

﴿ وَقَائُرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَا مَانَ لَلْهَا مَا مَانُوا سَنِقِينَ فَاسْتَكْبُلُا فِي الْمَانِينَةِ فَاسْتَكْبُلُا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَنِقِينَ ﴿ ﴾:

ذلك الثالوث المنحوس، القارونية الفرعونية الهامانية ﴿فَاسَتَكُبُوا فِ الْمَرْتُونِ ﴾ كلّ على حدّه ومدّه، استكبار الثراء والسلطة الملكية والوزارة الفرعونية، ولكنهم مهما زمّروا وأبرقوا وأرعدوا وعربدوا ﴿وَمَا كَانُوا سَنِقِينَ ﴾ على مشيئة الله:

﴿ فَكُلَّا أَخَذَنَا بِذَنْبِهِ فَينْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنَ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾:

﴿ فَكُلّا ﴾ من هؤلاء واضرابهم في الاستكبار ﴿ أَخَذْنَا ﴾ له ﴿ بِذَنْبِيدٌ ﴾ هذا ، وأخذهم في الأخرى أخزى ﴿ فَينْهُم مّن أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبَا ﴾ وهم قوم لوط: ﴿ إِنّا آرْسَلْنَا عَلَيْمٍ حَاصِبًا ﴾ وهم قوم لوط: ﴿ إِنّا آرْسَلْنَا عَلَيْمٍ حَاصِبًا إِلّا ءَالَ لُولِ ﴾ (١) فالحاصب - إذا - حجارة من طين ﴿ وَمِنْهُم مّن أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنهُم شمود ﴿ إِنّا آرْسَلْنَا عَلَيْمٍ صَيْحَةً وَمِدَةً فَكَانُوا كَنَسْمِ اللَّهُ عَيْنَا شُعَيْبًا وَالّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ وَمِنهُم وَرَعْمَةٍ مِنْ الْخَنْظِرِ ﴾ (٢) ومنهم عاد: ﴿ وَلَمّا جَاةً أَمْرُنَا جَيْنَا شُعَيْبًا وَالّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ وَمِنهُم عَلَى وَيَنْهِمْ جَشِيبِ ﴾ (١) ومنهم عاد: ﴿ وَلَمّا جَاةً أَمْرُنَا جَيْنَا شُعَيْبًا وَالّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ وَمِنهُمْ وَنَا وَلَا مَا مَنْ اللّذِينَ عَلَى اللّذِينَ عَلَى اللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمِنْ أَعْرَفَنَا إِلَا كَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ ﴾ كقوم نوح وفرعون ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ ﴾ (١) ﴿ وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَفْنَا ﴾ كقوم نوح وفرعون .

<sup>(</sup>١) سورة القمر، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة القمر، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ٩٤.

<sup>(</sup>٤) سورة يس، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، الآية: ٨١.

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ ﴾ بما أخذهم بذنوبهم ﴿ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ لم يظلمهم الله ولا هم ظلموا الله وإنما ظلموا أنفسهم بما استكبروا فأخذوا هنا اخذة طفيفة بما ظلموا.

وهذه العذابات الأربع: بالصيحة وهي هواء متموج سريعة الإيقاع، قرعاً للآذان وإلى الأعماق، وبالحاصب: حجارة من طين تتبدل ناراً بسرعة الإرسال، وبالخسف: غمراً في التراب، وبالإغراق في الماء، هذه هي العناصر المخلوق منها الإنسان وهي الأربعة الشهيرة مهما كانت كل واحدة تشتمل على جزئيات وذرات، فقد أخذوا عذاباً بما خلقوا من رحمة، وما عذابهم إلا صورة واقعية من اعمالهم فه همل أنتُر تَعْمَلُونَ في الله عنه الله المناهم إلا صورة واقعية من اعمالهم فه المناهم الله عنه الله المناهم الله عنه المناهم الله عنه المناهم الله المناهم المناهم المناهم المناهم الله المناهم المناهم الله المناهم ال

فهؤلاء هم الذين اتخذوا من دون الله أولياء، أصناماً وأوثاناً وطواغيت، وإليكم مثلاً واحداً في هوانهم هو العنكبوت، فكما بيته أوهن البيوت كذلك بيوت الإشراك أياً كانت هي كبيت العنكبوت:

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٩٠.

﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيكَآءَ كَمَثَلِ ٱلْعَنْكَبُونِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتًا ۗ وَإِنَّ أَوْهَنِ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونِ مِن دُونِيدِ مِن شَحْءً وَهُوَ ٱلْعَذِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْعَكَالِمُونَ ﴿ إِنَّ خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّا مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْبِ وَأَفِيمِ ٱلصَّكَاوَةً إِنَ ٱلصَّكَلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَكَاءِ وَٱلْمُنكَرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ فِي وَلا يَجْدِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمَّ وَقُولُوا ءَامَنَا بِٱلَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَالِنَهُمَا وَالِنَهُكُمْ وَحِدُ وَنَحَنُ لَمُ مُسْلِمُونَ ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَا اللَّهِ مُسْلِمُونَ ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ فَٱلَّذِينَ ءَالْيَنْكُمُ ٱلْكِئْلَ يُؤْمِنُونَ بِهِمْ وَمِنْ هَا وُلَآءٍ مَن يُؤْمِنُ بِيدً وَمَا يَجْحَدُ بِخَايَدِيْنَآ إِلَّا ٱلْكَنْفِرُونَ ۞ وَمَا كُنتَ لَتَلُواْ مِن قَبْلِهِ، مِن كِنَابٍ وَلَا تَخْطُهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَآرْبَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ إِنَّا مُنْ هُوَ ءَايَنَ يُتِنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْعِلْمُ وَمَا يَجْحَكُ بِعَايَدَتِنَا إِلَّا ٱلظَّليلِمُونَ ﴿ إِنَّ وَعَالُوا لَوَلَا أَنزِكَ عَلَيْهِ مَايَئُ مِّن زَّيِّهِ مِنْ أَلِيَّا إِنَّمَا ٱلْآيِكَ عِندَ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِيثُ ۞ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتَّلِّي عَلَيْهِمُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَرَحْكَةً وَذِكْرَىٰ لِفَوْمِ يُوْمِنُوكِ ﴿ إِنَّ كُفَلِ بِاللَّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ شَهِيدًا لَمُعَلَّمُ مَا فِ

ٱلسَّمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱلْبَطِيلِ وَكَفَرُوا بِٱللَّهِ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَوْلَا ٓ أَجَلُ مُسَمَّى لَجَآءَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَيَأْنِيَنَّهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ يَشْعَجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِٱلْكَنفِرِينَ ﴿ يَوْمَ يَغْشَلْهُمُ ٱلْعَذَابُ مِن فَوْفِهِمْ وَمِن تَعْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُنُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ فَإِيَّنِي فَأَعْبُدُونِ ٥ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ إِنَّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُبَوِّئَنَّهُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَّفًا تَجَرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَأْ نِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَامِلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَنَوَكُلُونَ ۞ وَكَأَيِن مِن دَاتَبَةِ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ٱللَّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفِكُونَ ١ اللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيدٌ ﴿ اللَّهِ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَّزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءُ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ يِلَّهِ ۚ بَلْ أَكُنُونُو لَا يَعْقِلُونَ ۞ وَمَا هَاذِهِ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا لَهُوُّ وَلَعِبُّ وَإِنَّ الدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُّ لَوَ كَاثُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ فَإِذَا رَكِبُوا فِي ٱلْفُلْكِ دَعَوا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا خَتَنهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ إِنَّ إِيكُفُرُوا بِمَا ءَاتَيْنَكُمْ وَلِيَتَمَنَّعُوا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ اللَّهُ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطُّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمُّ أَفَيِأَلْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ اللَّهِ يَكْفُرُونَ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِالْمَقِ لَمَّا جَآءَهُمُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَيْفِرِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ

# رِ جَهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَّا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْلِيكَآءَ كَمَثَلِ ٱلْعَنكُبُونِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتًا ۗ وَإِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُيُونِ لَبَيْتُ ٱلْعَنكُبُونِ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ۖ ﴾:

كل بيت إنما يتخذ للرياحة بيتوتة وسواها، آوياً أم ثاوياً، فالبيت ملجاً ومأوى ومثوى، وهنا مثل المشركين بالله كمثل العنكبوت، ومثل توليهم من دون الله مثل بيت العنكبوت، وكما ﴿وَإِنَّ أَوْهَنَ ٱلْبُبُوتِ لَبَنْتُ الْعَنكُبُوتِ لَوَ كَانُوا يَعَلَمُونَ كَا لَكُ أُوهَ كَانُوا يَعَلَمُونَ كَا الله ﴿ وَلَوْ كَانُوا يَعَلَمُونَ ﴾ كذلك أوهن الأولياء هم الأولياء من دون الله ﴿ وَلَوْ كَانُوا يَعَلَمُونَ ﴾ وللعنكبوت فضلها عليهم إذ يعبد الله ولا تتخذ بيتاً كولي من دون الله، فأين - إذاً - بيت من بيت وثاو من ثاو، والمرغوب من المثل ليس إلا البعض في الممثل به وهو هنا الوهن.

فكل خط أو خيط سوى خيط الله وخطه هو كخيط العنكبوت، لا يجلب نفعاً ولا يدفع ضراً، اللهم إلّا مكيدة الاصطياد لبعض الحشرات طعمة للعنكبوت، وكما يصطاد الذين يدعون من دون الله ضعفاء العقول.

وكما لا يحصل للعنكبوت أي حاصل من بيته كبيت كذلك لأمثاله من الذين يدعون من دون الله لا يحصل أي حاصل من ولاية، بل هم خاسرون مهما لم يخسر العنكبوت من بيته! فالولاية حقها إنما هي لله ليست لسواه، لا تكوينية ولا تشريعية، إلّا ولاية شرعية فرعية كما يأذن الله لحملة شرعته إلى العالمين، في الله المحملة شرعته الله والمين أله وعبدة الملائكة والنبيين وسائر الأولياء المكرمين، لا فحسب بل وعبدة الملائكة والنبيين وسائر الأولياء المكرمين، لا فحسب بل والمسلمون الذين اتخذوا النبي أو الولي ولياً من دون الله، وكالة أو نيابة عن الله، أم مستقلاً بجنب الله، كل أولاء مثلهم ﴿كَمَثُلِ وَكَالُوا يَعْلَمُونَ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ فَيَ الْعَنْكُبُونِ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ فَيْ الْعَنْكُبُونِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ فَيْ الْعَنْكُبُونِ لَيْتُ الْعَنْكُبُونِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ فَيْ الله عَلَيْ الْعَنْكُبُونِ الله الله يَهْ الله يُعْلَمُونَ لَوْ عَلَيْوا يَعْلَمُونَ فَيْ الله يَهْ الله يَهُ الْعَنْكُبُونِ الله يَعْلَمُونَ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ لَهُ هَا لَهُ عَلَيْهُ مِنْ الله يَعْلَمُونَ لَوْ يَعْلَمُونَ لَوْ يَعْلَمُونَ لَهُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ وَلَوْلَا يَعْلَمُونَ لَوْلَاء النبي يَعْلَمُ الْعَلَمُ الله يَعْلَمُ الْعِلْمُ الْعَالَة الله يَعْلَمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الْعَلَيْ الْعِلْمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلُمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلُمُ الله يَعْلَمُ الله يَعْلُمُ الله يَعْلُمُ الله يَعْلُمُ الْعُلَمُ الْعُولُ الله يَعْلُمُ الله يَعْلُمُ الْعُلِمُ الْعَلَمُ الله الله يَعْلُمُ الله الله المؤلِمُ الله المؤلِم المؤلِم الله المؤلِم المؤل

مهما اختلفت دركات ذلك الاتخاذ إلحاداً في الولاية أو إشراكاً قل أو كثر، إذ لا ولي إلّا الله، أم من ولّاه الله حملاً لشرعته، لا تكوينية ولا تشريعية، قوة الله هي وحدها القوة، وولايته هي وحدها الولاية، وما عداها واهن ضئيل، مهما خيّل إلى الهائمين في سائر القوات والولايات أنها قوة أو ولاية، فهي كبيت العنكبوت، حشرة ضعيفة ضئيلة، واهنة رخوة، لا حماية لها من تكوينها ولا وقاية لها من بيتها الأوهن ﴿لَوَ كَانُوا يَعْلَمُون ﴾ تلك المماثلة الماثلة بين أيديهم، و«لو» هنا تحيل لهم ذلك العلم لعمق التجاهل وحمق التساهل، فامتناع علمهم هذا مسنود إلى تقصيرهم المختار والامتناع بالاختيار لا ينافي الإختيار. وهل في الحق إن بيت العنكبوت أوهن البيوت على الإطلاق، وحتى من بيوت الجراثيم غير المرئية بالعيون غير المسلحة؟ على الإطلاق، وحتى من بيوت الجراثيم غير المرئية بالعيون غير المسلحة؟ علم نعم سناداً إلى عموم «البيوت» وعلّه لا حيث «البيوت» هنا هي التي علّه نعم سناداً إلى عموم «البيوت» وعلّه لا حيث «البيوت» هنا هي التي من متناولة لكل راء، دون ما لا ترى.

فأمثل الأمثال فيما يرى للذين اتخذوا من دون الله أولياء هو العنكبوت اتخذت بيتاً، وإن حياة العنكبوت العجيبة، المنضدة المنظمة، مما تجلب النظر وتجذب إلى الله الذي خلقها، ولا يعني ذلك المثل تنديداً بالعنكبوت وبيته، بل القصد فقط تنظير ما يتخذ من دون الله من أولياء في وهنه ببيت العنكبوت، وأما هو كخلق مما خلق الله، بالغريزة البارعة في نسج بيته، هو في ذلك الحقل من آيات الله البينات الدالة على كمال قدرته.

#### نسوج العناكب:

فمما تحير العقول وتقنعها باستحالة الصدف في الخلق نسوج العناكب، فدقة التنظيم والترتيب التي كشف عنها أبحاث العلم الحديث في ميادين عديدة تدعو للعجب والتأمل والتفكر، فقد كشف بعض العلماء الآلمان عن أن بعض العناكب تنسج خيوطاً دقيقة جداً، إذ إنها تنسج بيوتها من خيوط،

كل خيط منها مؤلف من أربعة خيوط أدق منه، وكل واحدة من هذه الخيوط الأربعة مؤلف من ألف خيط، وكل واحد من الألف يخرج من قناة خاصة في جسم العنكبوت وهذا يعني أن كل خيط ينقسم إلى (٤×٠٠٠=٠٠٠) خيطاً.

وذكر بعض العلماء الآلمان الباحثين في هذا الميدان: أنه إذا ضمّ أربعة بلايين خيط (٠٠٠ و٠٠٠ و٤٠٠٠) بعضها إلى بعض، لم تكن أغلظ من شعرة واحدة من شعر لحيته، مع العلم إن متوسط شعر اللحية لا يتجاوز ١ و٠ ميلي متراً وبذلك فإن قطر مقطع الخيط الذي تنسجه العنكبوت يساوي (١) على (٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠) من الميليمتر وإن الكيفية التي خلق الله بها في جسم العنكبوت ألف ثقب يخرج منها ألف خيط في آن واحد، حيث يخرج الخيط الدقيق فيجتمع كلّ ألف خيط في خيط أغلظ، ومن الخيوط الجديدة وتتجمع كل أربعة سوية لتشكيل خيط أكبر، وهكذا تتجمع الخيوط لتنشئ مسكناً ومصيدة للعنكبوت، وإنها لتدعو العاقل والعالم والمؤمن إلى التفكير في عظمة الخالق، وهذا ما يقول الله تعالى: ﴿وَإِنَّ أَوْهَرَ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْمَنْكُبُوبِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونِ ﴾ وقد أثبت البحث العلمي من تحليل وتجزئة حقيقية وهن بيت العنكبوت، فقد جاوزت خيوط العنبكوت الحدّ المعروف في الدقة وتناهت في التجزئة وجاءت برهاناً ساطعاً على النظام البديع والإتقان الفائق للصنعة الإلهية(١) كما جاءت مثلاً يندد بالذين يدعون من دون الله أولياء.

ترى هنالك خيوطاً متينة بشبكات محكمة الوضع هندسية الشكل، لحد لو اجتمع كل نساج وغزال في الدنيا وقوبلت صناعتهم بصناعات العنكبوت لفاق هذا الحيوان كل غزال من الإنسان.

<sup>(</sup>١) يوسف مروة اللبناني في كتابه: العلوم الطبيعية في القرآن.

ومادة هذه الخيوط خفيفة الوزن للغاية، فرطل منها يكفي ان تطوّق به الكرة الأرضية كلها!

### العنكبوت البناء:

كل عنكبوت في الدنيا غزّال ونسّاج، وبعض أنواعها تبني منازل يشاهدها الناس في أماكن كثيرة بحجم (الكستبان) يقفلها من الداخل بقفل لم يقف على كنهه أحد من علماء الحشرات، حتى يأمن من دخول كل عدو مهاجم أو سارق، سبحان الخلاق العظيم!

## عناكب البساتين:

وهنا نوع من العناكب تسكن البساتين، فتضطر إلى الانتقال من شجرة إلى أخرى ومن غصن منها إلى آخر، ولتسهيل التنقّل تبني قنطرة بين الشجرتين، أو ممشى بين الغصنين، هي خيط واحد يخرج من فمه من لعابه، إذا لامس الهواء جمد، فيمتد فيه بعد تثبيت أحد طرفيه ولا يزال الطرف الآخر يغدو ويجيء حتى يمسك بورقة أو غصن فتمر عليه العنكبوت، وبذلك تسهل المواصلات وتنجو من الخطرات والمفاجآت (١).

<sup>(</sup>١) ومن ذلك ما حكي أنه وضعت عنكبوت على عود في ماء قريب من شاطئ جزيرة فنزلت من أعلى العود إلى أسفله فوجدت الماء محيطاً بها فرجعت إلى أعلى ثم أخذت تفكر في حيلة تهتدي بها إلى النجاة فغزلت خيطاً وأثبتت أحد طرفيه في رأس العود ولا زال الطرف يغدو ويروح حتى أمسكت بغصن من الشاطئ الآخر فسارت عليه حتى نجت سالمة.

وهذا النوع البستاني من العناكب تنسج على الأغصان والأوراق شبكة عجيبة تقتنص بها النباب وغيرها، فتتخذ بها مركزاً تقيم فيه وتمد خيوطها إلى جميع الجوانب، فشكل أطرافها محيط ذلك على الأوراق والأغصان، وتلك الخيوط أقطارها والعنكبوت رسامها وغازلها وناسجها ومهندسها والصائد بها، وما أشبه تلك الخيوط بأعمدة العجلة (البسكليت) فإذا حكمت تلك الأعمدة بخيوطها المجدولة أخذت العنكبوت تجدل خيوطاً اخرى فأدارتها على هذه وربطتها ربطاً وثيقاً محكماً عليها مع التناسب في الوضع والإحكام والهندسة بحيث ترى=

إن العناكب - ككل - تنسج نسجها بمؤخر أرجلها دون حاجة إلى النظر بعينها فإذا قطعت خيطانها قبل الغروب ثم نظرت لها عند شروق الشمس في اليوم الثاني رأيت شبكتها منسوجة كما كانت، وهي تأتي بقطع صغيرة من الأحجار والخشب فتضعها على نسجها حفاظاً له من التكسر وإطاعة الرياح الهابّة والأعاصير والزعازع، وإنها تبحث عن صمغ وغراء من أماكنها في أشجارها وتلطّخ بها خيطانها وشبكتها لتكسبها لزوجة فلا تتمزق إذا فاجأتها الرياح وهاجت عليها الأعاصير، وإذا مر بها الذباب التقطته بمادتها اللزوجة ولم يؤثر على الشبكة حركتها (١)، ذلك طرف من إتقان العنكبوت في هندسة بيتها على أنه أوهن البيوت، وضرب المثل هنا جاء من واجهة وهنه دون بيتها على أنه أوهن البيوت المبنية بالغريزة الحيوانية بذلك الإتقان فكيف يكون - إذا - أقوى البيوت؟

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِيهِ. مِن شَيْءً وَهُوَ ٱلْعَذِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ وَيَلَكَ ٱلْأَمْثُنُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا ٱلْعَكِلِمُونَ ۞ :

ولأنه يعلم تماماً ما يدعون من دونه من شيء، فإنه هو الذي خلقها، لذلك يحكم أنها كبيت العنكبوت أوهن البيوت، لا وهنا في خلقه كفعله تعالى، وإنما وهنا لكل مخلوق أمام الخالق العزيز الحكيم، مهما كان من الإتقان ما يحير العقول.

و«ما» هنا تحتمل انها موصولة أو استفهامية أو مصدرية أو نافية، ولكن

بين كل خيطين من تلك الأعمدة وآخرين من الملتف عليها مسافات متساويات هندسية ومنها تكون شبكة للصيد عجيبة الصنع جميلة الوضع، وهذه الشبكة قلدها الإنسان في صيد السمك للقوت وفي صنع زينة منسوجة من الحرير منقوشة مرصعة بالحلي اهتدى لها الإنسان المتمدن بعد الآلاف من السنين تفتخر به الفتيات الأفرنجيات في إتقان الصنعة وحسنها (تفسير الجواهر للشيخ الطنطاوي ١٤٤ - ١٤٣).

<sup>(</sup>١) المصدر ناقلاً عن كتابه جمال العالم.

«من» تنفي كونها نافية إلّا إذا كانت زائدة ولا زائدة في القرآن بلا عائدة، وحتى إذا كانت للتأكيد فالمعنى أن الله يعلم انهم لا يدعون من دونه شيئاً أبداً، رغم أنهم يدعون من دونه كل شيء حتى الموحدين غير الحقيقيين فضلاً عن الملحدين والمشركين.

ثم الثلاثة الأول قد تكون كلها معنية، فهو يعلم الذي يدعون من دونه من شيء، ويعلم ماذا يدعون.. ويعلم الدعوة من دونه، علماً شاملاً لا يبقي كائناً ولا يذر إلّا ويشمله بكمه وكيفه، بزمانه ومكانه، بكونه وكيانه، وذلك قضية عزته وحكمة ﴿وَهُوَ ٱلْمَنِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ وقد يعني النفي في «ما» بتأكيد «من» إنه يعلم أنهم لا يدعون من دونه من شيء، إنه ليس شيئاً يدعى من دون الله، فإن شيئيتها ليست إلّا عارية من الله دونما استقلال فكيف تدعى من دون الله، وهذا وإن كان في نفسه صحيحاً ولكن الصيغة الصالحة له صحيحة فصيحة هي «يعلم إنهم لا يدعون من دونه من شيء» إلّا إن عنايتها ضمن الثلاثة الأولى لا بأس بها، فعل الأربعة كلها معنية، ويا لها من جماع العلم المحيط لله ﴿سُبَحَنَهُ وَمَنَانَى عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ (١).

وإن الأمثال المضروبة للناس في هذا القرآن بالغة لحد من التمثيل منقطع المثيل أنها ﴿وَمَا يَمْقِلُهَاۤ إِلَّا الْعَلِمُونَ﴾ فرغم أن جماعة من المشركين المجاهيل يتخذونها مادة للسخرية والتهكم قائلين: إن رب محمد يتحدث عن الذباب والبعوضة والنحل والعنكبوت، ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحِي اللهُ يَضْرِبَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مِن رَبِّهِمُّ وَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُوا فَيَعُرُوا فَيْقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَاذَا مَثَلًا . . ﴾ (١).

فالعالمون هناك هم المؤمنون هنا ، كما الذين لا يعلمون في آيات عدة

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٦.

هم الذين كفروا، فالإيمان بالله يزيل الأغشية عن الأبصار والبصائر فأصحابها يعقلون تلك الأمثال الحكيمة القرآنية، كما والعالمون العلوم التجريبية يعقلون، فإن كانوا مؤمنين فأحرى وأكثر، وإن كانوا كافرين فقد يهتدون بها إن أرادوا الهدى، حيث العلم بنفسه طريق الهدى إذا لم تخلطه الردى.

والعقل الحرّ أياً كان يعقل هذه الأمثال مهما كان مجرداً عن علم الإيمان وسائر العلم، إذا فالعقلية الإيمانية، ثم العلمية، ثم العقلية المجردة، هي شركاء ثلاثة في أن تعقل هذه الأمثال دون اختصاص بعقلية الإيمان، وإلّا لم تعد هذه الأمثال تنفع غير المؤمنين، والذين اتخذوا من دون الله أولياء هم الموجّه لهم في الأصل ذلك المثل الأمثل، تحريضاً لهم أن يعلموا الحق منه ومن أمثاله بالتعقل، وما القولة الكافرة ﴿مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَاذَا مَثَلًا﴾ (١) إلّا جاهلة تخالف العقل.

فالأمثال المضروبة في القرآن، فضلاً عن حقائقه المجردة، إنما تعقل بالعلم على درجاته، علم الفطرة والعقل والإيمان وسائر العلم الذي به تكشف الحقائق حسب درجات الفاعليات والقابليات، فالعلم أياً كان مستخدم لعقل الحقائق، كلما ازداد عقلها فالإيمان بها، فتلك الأمثال ليست مجرد تمثيلات شعرية ودعاوى خاوية، بل هي حجج بدورها توضّح الحقائق البعيدة عن العقول.

ولأن التفكر والتذكر هما من شؤون العقل والعلم: ﴿وَيَغْرِبُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: ٢١.

فعقلاً فتذكراً فإيماناً! وعلى حد تعبير الرسول على «العالم الذي عقل عن الله فعمل بطاعته واجتنب سخطه»(١).

﴿ خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَلُوتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِنَ فِى ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ ﴿ خَلَقَ ٱللَّهُ ﴾ - ﴿ السَّمَلُوتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ - ﴿ إِلْحَقِّ ﴾ - ﴿ إِلْحَقِ وَاللَّهُ وَعَالِيةً وَعَالِيةً وَعَالِيةً وَعَالِيةً وَمُصاحبة، فما السبب والغاية في خلقهما إلا الحق، دون باطل هازل، وما هما في خلقهما إلا مصاحبتين للحق.

فحق الخلق فيهما مصاحباً اتقاناً ونظاماً بارعاً وتصميماً حكيماً قاصداً دون تفاوت: ﴿مَّا تَرَىٰ فِى خَلْقِ الرَّمَّنِ مِن تَفَوُتِ ﴾ (٢) ذلك دليل أن خالقهما واحد عزيز حكيم.

وحق الخلق فيهما سبباً وغاية دليل حياتنا الحساب بعد الموت، فإن هذه الضئيلة القليلة، الفانية الهزيلة، البالية البلية، هذه لا تستحق ذلك المخلق الطائل الحكيم: ﴿وَمَا خَلَقَنَا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ مَا خَلَقْنَا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلّا بِالْحَقِ وَلَاكِنَّ أَكْتُرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللّهِ ﴾ (٣).

كما وحق الخلق لهما كخلق ينفي الولاية عنهما وما فيهما وما بينهما كخلق، فأين الخلق والولاية الخاصة بالخالق في الآخرة والأولى «ولله الآخرة والأولى»؟! إذا ﴿إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَةً﴾ التوحيد والمعاد والولاية ﴿ لِلْمُوْمِنِينَ ﴾.

ولماذا فقط ﴿ لِلمُوْمِنِينَ ﴾ وكافة المكلفين يكلفون بالنظر فيهما حتى يعرفوا حق المبدء والمعاد؟ «المؤمنين» هنا هم الذين يؤمنون بالآيات

<sup>(</sup>١) المجمع روى الواحد بالإسناد عن جابر قال: تلا النبي ﷺ هذه الآية وقال: . . .

<sup>(</sup>٢) سورة الملك، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الدخان، الآيتان: ٣٨، ٣٩.

البينات، فمن الناس من يؤمن بها مهما كان ملحداً أو مشركاً، إذ بقيت له منافذ المعرفة، وهو يتحرى عن الحق المبين، فهم من المعنيين مع سائر المؤمنين المتفتحة قلوبهم لآيات الله الهية وأنفسية، المبثوثة في تضاعيف ذلك الكون البارع وحناياه، المشهودة في تنظيمه وتنسيقه، المنشورة المنثورة في جوانبه حيثما امتدت الأبصار ومدت البصائر والأفكار، ومنهم من يجحد بها مهما كان مدعياً للإيمان، فهم ﴿سَوَآةُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَنَّهُمْ أَمْ لَمْ لُنذِرهُمْ لَا الْكَنفِرُونَ﴾ المتعنتون المتعندون الذين في مُورِّدُونَ إِنهَ وَالْمَا وَعُلْراً ﴾ (١) - ﴿وَمَا يَجْحَدُ بِعَالِمَيْنَا إِلَّا ٱلْكَنفِرُونَ المتعنتون المتعندون الذين في مَدْوَا بِهَا وَاسْتَهَنَاتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلْراً ﴾ (١) المتعنتون المتعندون الذين

﴿ أَتْلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْكِ وَأَقِيهِ ٱلْعَسَكُوٰةٌ إِنَّ ٱلصَّكُوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَكَاءِ وَٱلْمُنكُرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبَرُّ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ۞﴾:

هنا الرسول على يؤمر - بعد عرض مسارح الغابرين ومصارعهم - أن يتلو ما أوحي إليه من الكتاب ويقيم الصلاة، معللة بأنها تنهى عن الفحشاء والمنكر، وتأكيداً أن ذكر الله أكبر ﴿وَاللهُ يَعَلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ إزاحة لما تخالجه من صعوبات الدعوة لقوم لدّ، فما هي تلاوة الكتاب؟ وما هو نهى الصلاة، وما هو هنا ذكر الله، ومم هو أكبر؟

التلاوة ليست هي - فقط - القراءة، بل هي - ككل - متابعة الشيء أن يجعله أمامه وإمامه، فهو يكون تابعه وخلفه كما ﴿وَٱلثَّمْسِ وَضُحَنَهَا ۚ ۚ وَٱلْقَمَرِ لِإِنَّا لَكُمُ اللَّهَا ﷺ ﴿وَٱلثَّمْسِ اللَّهَا ﷺ لا يقرء الشمس، وشاهد من الرسول ﷺ لا يقرأه، وإنما هي متابعة المأموم إمامه، أن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) سورة النمل، الآية: ۱٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الشمس، الآيتان: ١، ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ١٧.

يجعله أمامه في كل الحقول والحالات أم في قسم منها مقسّم حسب قضية الاثتمام والإمامة.

ف ﴿ أَنْلُ ﴾ هنا دون «واتل عليهم» تعم تلاوة الكتاب لنفسه أن يجعله إمامه، وتلاوة الكتاب عليهم أن يقرءه عليهم ليجعلهم تالين الكتاب، والأولى هي الأولى في طبيعة الرسالة، فما لم يتلوا الرسول ما اوحي إليه من الكتاب ائتماماً به ككل، ليس عليه ولا له أن يتلوه عليهم، حيث الآمر بائتمام الكتاب عليه أن يأتمر من قبل حتى يأمر.

فهو يتلوا في نفسه الكتاب تعلماً وتزكياً، ثم ﴿يَشَـٰلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِمْ ءَايَنِهِمْ وَيُزَكِّهِمْ
وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ تُمِينِ﴾ (١) كـمـا ﴿وَرَقِلِ ٱلْقُرْءَانَ
نَرِيلًا﴾ (٢) فإن «رتل» تقتضي ترتلاً أولاً ثم ترتيلاً لآخرين، وهو فيهما تحريك
القلب بالقرآن كما يروى عنه ﷺ (٣).

ثم ﴿مَا أُوحِى إِلَيْكَ﴾ تختص التلاوة بما مضى وحيه، ولأن ﴿أَتَلُ﴾ أمر رسالي يستمر طول رسالته، فقد أمر بها أن يتلو كلما أُوحي إليه طول الزمن الرسولي، ولأن وحي الكتاب مستمر حتى ارتحاله إلى جوار ربه، فالتلاوة أيضاً مستمرة كوحي الكتاب، فهو دائب في مثلث الوحي وتلاوته لنفسه وتلاوته عليهم، وقد قرّرت هذه التلاوة ككلّ رسالته ﴿وَأَنَ أَتَلُوا الْقُرْمَانَ ﴾ (٤).

﴿وَأَقِهِ الْعَكَلَوَةُ ﴾ هنا لها أبعاده عدة، صلة إلى حال الرسول، وتلاوته الكتاب، فحاله المتأذية من تعنّد قومه اللّد تقتضي رياحة وهي الحاصلة بالصلاة، لأنها صلات بالرب، واطمئنان للقلب المتأرجف برجفات المتخلفين عن شرعة الله، وهكذا «كان إذا غمه أمر استراح إلى الصلاة»

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) حيث يسأله ابن عباس عن معنى الآية فقال: يعنى حركوا به القلوب.

<sup>(</sup>٤) سورة النمل، الآية: ٩٢.

وبعد ثان أنّ أنتج ما تنتجه تلاوة الكتاب لنفسه وعليهم هو إقام الصلاة فإنها عمود الدين، و«أقم» هنا تجعل الصلاة مقامة بشروطها وأجزائها وأركانها ظاهرة فقهياً وباطنة معرفياً، فقد تؤتى الصلاة دون إقامة، وهي الصلاة في سكر أم في كسل ذلك بأنهم: ﴿ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَاوَةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَكَ ﴾ (١) فهي صلاة قاعدة، متخلفة عن القاعدة فيها وهي إقامتها، وهي – في الحق – ليست إلّا التي تنهى عن الفحشاء والمنكر، مهما شملت الصلاة كل صلاة بريئة عن النفاق، وقد «جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: إن فلاناً يصلى بالليل فإذا أصبح سرق؟ قال ﷺ: انه سينهاه ما تقول ١٩٠١ وهذا من أقل ما تنهى الصلاة عن الفحشاء والمنكر وأقل منه أن «الصلاة حجزة الله وإنها تحجز المصلي عن المعاصي ما دام في صلاته الشهار)، وكضابطة ثابتة للصلاة «من صلى صلاة لم تأمره بالمعروف وتنهه عن المنكر لم تزده صلاته من الله إلا بعداً "(٤) «من أحب أن يعلم قبلت صلاته أم لم تقبل فلينظر هل منعته صلاته عن الفحشاء والمنكر فبقدر ما منعته قبلت صلاته»(٥) فـ «لا صلاة لمن لم يطع الصلاة، وطاعة الصلاة أن ينتهي عن الفحشاء والمنكر»<sup>(٦)</sup>.

فكما تقام الصلاة، فهي بقدرها تنهى عن الفحشاء والمنكر، فيها وهو

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٤٦ - أخرج أحمد وابن حبان والبيهقي عن أبي هريرة قال جاء رجل... وفي نور الثقلين ٤: ١٦٢ عن مجمع البيان وروي ان فتى من الأنصار كان يصلي الصلوات مع رسول الله عليه ويرتكب الفواحش فوصف ذلك لرسول الله عليه فقال: إن صلاته تنهاه يوماً ما

<sup>(</sup>٣) المصدر ١٤٥ - أخرج الخطيب في رواة مالك عن ابن عمر قال قال رسول الله ﷺ : . . .

 <sup>(</sup>٤) نور الثقلين ٤: ١٦١ في كتاب التوحيد وقد روى عن الصادق ﷺ أنه قال: . . . قال الله ﷺ : ﴿إِلَّكَ الطَّكَانُونَ تَنْغَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْشُكَارُ ﴾ [المَنكبوت: ٤٥].

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين ٤: ١٦٢ عن المجمع وروى أصحابنا عن أبي عبد الله ﷺ قال:...

<sup>(</sup>٦) نور الثقلين ٤: ١٦١ عن المجمع وايضا عن النبي ﷺ : . . .

أقلها، وفي كافة الحالات عن كل دركات الفحشاء والمنكر وهو قمتها وينهما متوسطات.

فملابس المصلي تنهاه عن اغتصابها، وطهارته عن خبث وحدث تنهاه عن التصرف في طهور من غير حله، وطهارته ككل تنهاه عن التقدر ككل، واستقباله القبلة تنهاه عن استقبال ما سواها، وافعال الصلاة من قيام لله وقعود وركوع وسجود تنهاه عن كل ذلك لغير الله، وأقوال الصلاة تأمره أن يعتنق ﴿ لاّ إِلَّهُ إِلَّا اللهُ وَ وَلِلْ يعبد ويطيع إلَّا الله.

ونية الصلاة تنهاه أن ينويها لغير الله شركاً جلياً، أم خفياً أن يصلي رئاء الناس، كما تنهاه أن ينوي أية عبادة أم وسواها لغير الله.

كما وأهم من كل ذلك اتجاه القلب إلى الله حضوراً عنده في الصلاة، ينهاه عن كل فحشاء ومنكر قلبي قدر ذلك الحضور والاتجاه.

وكضابطة عامة قالات الصلاة وفعالاتها وحالاتها، إذ كانت مقامة، إنها بأقدارها وحدودها تنهى عن الفحشاء والمنكر قالا وفعالاً وحالاً، ﴿وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ إِلّا مَا سَعَىٰ﴾(١). فالصلاة بكل أحوالها وأفعالها وأقوالها تنهى عن الفحشاء والمنكر، انتهى المصلي بنهيها أم لا، فقد تنهي الفحشاء والمنكر بما تنهى وذلك لمن ينتهي، وقد لا تنهي رغم ما تنهى، فالنهي - إذا - طبيعتها، والإنهاء قد يتخلف عنها فإنها تنهى دون تسيير وكما الله ينهى ورسله والدعاة إليه تخييراً دون تسيير.

وحين تقام الصلاة بكل ما يتوجب فيها بظاهرها وباطنها، وتكون مزيجاً لنفس المصلي بظاهرها وباطنها، إذاً فهي تنهي بنهيها الفحشاء والمنكر، من فحشاء العقيدة والأخلاق والأعمال والأقوال، وهي المتجاوزة حدها في التخلف عن شرعة الله، أو المتجاوزة إلى غير العاصي، أم المتجاوزة في

سورة النجم، الآية: ٣٩.

بعديها، والمنكر هو كل ما تنكره الشرعة صغيرة وكبيرة، وهو هنا أدنى من الفحشاء.

ولأن جوهرة الصلاة هي ذكر الله، وسائر ما فيها إنما هي تعبئة وتقدمة لذكر الله، إذا ﴿وَلَذِكْرُ اللهِ ﴾ وهو الصلاة ككل – «أكبر» من ذكر غير الله، وغير ذكر الله، كما وإن «ذكر الله» في الصلاة غير التامة في الذكر، إنه أكبر من سائر أجزاء الصلاة، كما وهو أكبر من كل ذكر وذكر كل كما ﴿وَأَقِمِ الشَّلُوٰةَ لِنِكْوِيَ ﴾ فذكر الله هو الرادع عن الفحشاء والمنكر، وكلما كان ذكر الله أكثر وأقوى، كان نهيه عن الفحشاء والمنكر أشمل وأحوى، وليست ذكر الله أكثر وأقوى، كان نهيه عن الفحشاء والمنكر أشمل وأحوى، وليست المعصية على أية حال إلّا بنسيان ذكر الله، والغياب عن حالة الحضور، ف «اعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك». الله هناك مفعول الذكر حين تعني «ذكر الله» ذكرك الله إياك و«ذكر الله لأهل الصلاة أكبر من خاصة، وإذا كان فاعلاً فهي ذكر الله إياك و«ذكر الله لأهل الصلاة أكبر من ذكرهم إياه ألا ترى أنه يقول: ﴿فَأَذَرُونِ أَذَكُرَكُمْ ﴾ (٣)، فهو – إذاً – أكبر من الصلاة التي هي ذكرك الله كما أن أذكرك الله هو أكبر شيء في صلاة وسواها، وقد أمرت بالصلاة لذلك الذكر ﴿وَأَقِيم الضَّلَوْةَ لِنِكَوْنَ ﴾.

فذكرنا الله يمنحنا روحية على قدر المستطاع لنا وهو محدود قد يحصل معها عصيان أو لمم، وأما ذكر الله إياناً أن يعصمنا عن الزلل فهو عصمة عن كل عصيان أو لم، وعن كل جهل أو جهالة أو خطاً علمي أو عملي، وهي المعبر عنها ببرهان الرب ﴿وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ ۗ وَهَمَّ بِهَا لَوَلَا أَن رَّهَا بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ (٤)

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٦٢ عن المجمع وروى أصحابنا عن أبي عبد الله عليه قال: ولذكر الله اكبر - قال: ذك الله . . .

<sup>(</sup>٣) المصدر عن تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليه في قوله: ولذكر الله أكبر . . .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف، الآية: ٢٤.

إذاً ف «ذكر الله» هنا في مثلث: الصلاة - ذكر الله في الصلاة - أن يذكرنا الله بما نذكره فيتم الحضور ويطم كل كياننا فنعبد الله كأننا نراه.

فكما الصلاة هي قلب العبادات، كذلك الذكر هو قلب الصلاة، وليس هو إلّا في قلب المصلى، وليس ذكر الأفعال والأقوال إلّا إذاعة عن ذكر القلوب والأحوال، والمصلي الحقيقي يصبح كله ذكراً الله، في حاله وقاله وأفعاله، لا يغيب عن حضرة الربوبية في صلاته، فالفحشاء هنا أن يتجاوز عن ذكر الله إلى سواه، والمنكر أن يذكر نفسه وهو تارك ما سوى الله، فكما تزول عنه سائر الحجابات بينه وبين الله وهي الفحشاء، كذلك يزول عنه حجاب نفسه بينه وبين الله وهو المنكر، فلا يبقى بينه وبين الله أحد حتى نفسه:

بيني وبينك إني ينازعني فارفع بلطفك إني من البين وأعلى القمم من ذكر الله ما حصل لرسول الله في معراجه حين وأعلى القمم من ذكر الله ما حصل لرسول الله في في معراجه حين وثم دنا فلدك في فكان قاب قرسين أو أذن في (٢) ففي دنوه أزال حجابات الفحشاء وهي التوجه إلى غير الله، وفي تدليه أزال حجاب نفسه وهو التوجه إلى نفسه، فأصبح بكلمة منمحياً في الاتجاه إلى الله فلم يبق بينه وبين الله إلا حجاب ذات الألوهية الذي لن يرتفع لمن سوى الله.

مقام ﴿ دَنَا فَلَدَكَى ﴾ هو قضية أن يذكره الله فيعصمه، وقبلهما من مقامات القرب والحضور هي قضية أن يذكر هو الله، والعصمة حصيلة الذكرين أن تذكر الله كأعلى القمم المستطاعة لك فيذكرك الله، ذكراً على غرار الذكر فإنه

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>۲) سورة النجم، الآيتان: ۸، ۹.

فيهما درجات، و ﴿ فَأَذَرُونَ آذَكُرَكُمْ ﴾ (١) تلمح أن قدر ذكر الله لك هو قدر ذكر الله لك هو قدر ذكرك الله ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِسْكِنِ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ (٢) و «إن السابقين الذين يسهرون بذكر الله عَرَيْكُ ومن أحب أن يرتع في رياض الجنة فليكثر من ذكر الله عَرَيْكُ الله الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله الله عَن الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَلَيْكُ الله الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُمُ الله عَرَيْكُ الله عَلَيْكُمُ الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَرْسُكُ الله عَمْكُمُ الله عَلَيْكُمُ الله عَيْنَاكُ الله عَرَيْكُ الله عَرَيْكُ الله عَرْسُهُ الله عَلَيْكُمُ الله عَرْبُكُ اللهُ عَرَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ ا

فالصلاة بدرجاتها تنهى عن الفحشاء والمنكر بدركاتهما، من فحشاء ومنكر قالبيين قالاً وأفعالاً، وقلبيين أحوالاً، إلى أن تصل إلى خرق الحجب، ثم وخرق حجاب نفسك، فتصل إلى القمة المعرفية وهي خاصة بصاحب المعراج.

فكل ما سوى الله ومن سوى الله في صلاتك هي بين فحشاء ومنكر، بين محرم في شرعة الفقاهة، ومحرم في شرعة المعرفة، فلا يحل الاتجاه في الصلاة إلى غير الله، ولا على أية حال، ﴿وَاللهُ يَعَلَمُ مَا تَصَنّعُونَ ﴾ في صلاتكم وسواها، يعلم صلات صلاتكم وانفصالاتها، وكما يعلم من ذكركم فيما يذكركم، وقد يعلم أن كلها انفصالات فلا يذكركم، فلو لا أن الله أمرنا بالصلاة لكانت أكثرية الصلوات محرمة لأنها تمس من كرامة الربوبية، حين نصلي الله، وقلوبنا خاوية عن ذكر الله، نفتش عن سائر ضالاتنا في الصلاة وننسى ضالتنا المنشودة فيها وهو الله والصلاة كلها تصوغ بصيغتها ﴿لاَ إِلّهَ إِلّهَ إِلّهَ اللهُ ﴾!

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ١٦٢ عن معاذ بن جبل وقال على يا معاذ ان السابقين... وعنه قال سألت رسول الله على الأعمال أحب إلى الله؟ قال: إن تموت ولسانك رطب من ذكر الله عَمَالُ ،

﴿ وَلَا تَجَدِلُواْ أَهَلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَتِي هِىَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ طَلَمُواْ مِنْهُمْ وَقُولُواْ مَامَنًا بِالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنذِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُكُمْ وَحِدٌ وَنَحْنُ لَمُ مُسْلِمُونَ ۞﴾:

يروى عن النبي ﷺ إنه قال: «نحن المجادلون في دين الله على لسان سبعين نبياً»(١) فلقد كان يجادل أهل الكتاب وسواهم بالوحي الرسالي كله، المجموع في القرآن كله، فالقرآن برمته هو الجدال بالتي هي أحسن في كل الحقول، ويمستوى كل العقول، فلا أحسن منه ولا يسامى، فلنجادل أهل الكتاب كما يجادلهم الله في القرآن، دون سائر الأساليب المختلفة المختلقة مهما كانت حسنة حيث الفرض هو الأحسن، ومن جدالهم بالتي هي أحسن: ﴿وَقُولُواْ ءَامَنَا بِٱلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْمَنَا وَأُنـزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَاهُمَا وَإِلَاهُكُمْ وَحِدُّ وَنَحْنُ لَهُمْ مُسْلِمُونَ﴾ وهي قولة المواصلة دون أية مفاصلة، فأحسن الجدال أن تتبنّى المواصلات بينك وبين مجادلك، فتخرج بذلك عن المفاصلات فتوصله إن استطعت إلى حقك، أم ولأقل تقدير لا تبعده عنك أكثر مما هو بعيد عنك، وقد يروى عن رسول الهدى على قوله: «لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم ﴿وَقُولُوٓا ءَامَنَا . . . وَنَحْنُ لَهُمْ مُسْلِمُونَ﴾»(٢)، وهنا ﴿بِٱلَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْمَا﴾ هو القرآن، و«الذي أنزل إليكم» هو سائر الوحى النازل إلى أهل الكتاب توراة وانجيلاً وسواهما من كتاب، وذلك لا يعم كل الذي عندهم من خليط الوحي بسواه وإنما ﴿الَّذِيُّ أَنزَلَ إِلَيْكُمُ﴾.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ١٦٢ عن الاحتجاج للطبرسي وروي عن النبي ﷺ: . . .

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٤٧ عن أبي هريرة قال كان أهل الكتاب يقرؤن التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام فقال رسول الله عليها: . . .

فيه عن أبي نملة الأنصاري ان رجلاً من اليهود قال لجنازة انا اشهد انها تتكلم فقال رسول الله على إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم ﴿وَقُولُوا ءَامَناً. . . ﴾ [المتكبوت: 13] فإن كان حقاً لم تكذبوهم وان كان باطلاً لم تصدقوهم، وفيه عن جابر قال قال رسول الله على لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء فإنهم لن يهدوكم وقد ضلوا ما إن تصدقوا بباطل أو تكذبوا بحق والله لو كان موسى حياً بين أظهركم ما حل له إلا أن يتبعني.

وأما ﴿وَالِنَهُنَا وَالِنَهُكُمْ وَحِدٌ ﴾ فالمثلثون من النصارى وسائر المنحرفين منهم ومن اليهود عن حاق التوحيد وحقه ليس إلهكم إلهنا، فكيف يكون ﴿وَالِلَهُنَا وَإِلَاهُكُمْ وَحِدٌ ﴾؟

الإله الأصل هو المتفق عليه بين كافة أهل الكتاب وهو الذي نوحده بيننا وبينهم ونؤمن به، ثم الأقنوم الثاني والثالث، والولد، والجسمانية وأشباهها هي الفاصل بيننا وبينهم، ونحن لا نتفق معهم إلّا في المتفق عليه بيننا ﴿وَنَحْنُ لَهُ ﴾ لا لسواه ﴿مُسْلِمُونَ ﴾: ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِلَابِ تَكَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَا نَعْبُدَ إِلَّا اللّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِم شَيْعًا وَلَا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا وَلَا مُسْلِمُونَ ﴾ (أيّابًا مِن دُونِ اللّه فَإِن تَوَلَوْا فَقُولُوا الشهكُوا بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ (١).

في حوار للإمام الرضا عَلَيْتُلا قيل له: «أتقول إن الله واحد؟ قال: قولك إنه اثنان دليل على أنه واحد، والواحد متفق عليه والثاني مختلف فيه».

هناك يستثنى عن الجدال معهم بالتي هي أحسن ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظُلَمُواْ مِنْهُم وهم الذين لا يقنعهم وينفعهم تلك الجدال الحسنى، بل ويتلقونه هواناً منها وضعفاً ومذلة، إذا فالجدال معهم بالتي هي أحسن إساءة وتضعيف للحق، وهنا يكون آخر الدواء الكي كلامياً أم واقعياً ذوداً عن حرمة الحق وكرامته.

فالكتابي بين متحر عن الحق فليجادل بالتي هي أحسن لكي يهتدى بالتي هي أحسن، أم لا يتحرى عن الحق ولا يتجرأ عليه إذا حصل عليه فيصدقه، أم لا يصدقه ولا يكذبه ولا يعمل دعاية ضده، أم يكذبه في حرب باردة أم وحارة، فالآخرون هم من ﴿ اللَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُم ﴿ فليس الجدال بالتي هي أحسن فرضاً معهم بل قد لا يجوز، فإما تركاً لجدالهم، أم بالحسنة أم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٦٤.

بالسيئة أم بالتي هي أسوء، كل ذلك رعاية لحرمة الحق وصداً عن بأسهم ضد الحق.

فالأصل في الجدال - على أية حال - أن تكون بالتي هي أحسن تقريباً للهدى وتوصيلاً إليها، وأما الذين ﴿سَوَآهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَنْهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١) فعليهم ما يستحقونه من الجدال أو تركها حسب ما تقتضيه المصلحة في ميزان الحق.

وإنها لحقيقة ضخمة عظيمة رفيعة، حقيقة أن يتبناها كل مؤمن بالله، إن دعوة الله التي تحملها رسالات الله هي واحدة الانبعاث والاتجاه، والمؤمنون بكل رسالة حقة هم في الحق إخوة في دين الله، أمة واحدة تعبد إلها واحداً في أَيَّا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِبَتِ وَاعْمَلُوا صَلِيَّا إِنِي يِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ يَتَأَيُّهُم اللهِ اله

ثم ولا تحكم في زمن واحد لعامة المكلفين إلّا شرعة واحدة من الخمس للدين، فعلى كل المؤمنين بالله أن ينضموا إلى شرعة الحق الحاكمة في كل زمن، تاركين الخلافات المتخلفة عن الدين وعن شرعة الدين.

وقد يفترى على رسول الله الله أنه جادل أهل الكتاب بالتي هي أحسن في العهد المكي وهو في ضغط المطاردة من المشركين، ثم في العهد المدني – وقد قويت شوكته – أخذ يحاربهم تركاً للحسنى إلى السوأى!

وهذه فرية وقحة عليه يعالجها هذا النص حيث يأمره أن يجادلهم بالتي هي أحسن على أية حال، حال الضعف وحال القوة ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمٌّ ﴾ فلا، سواء في حال الضعف أم حال القوة، ضابطة صارمة ثابتة في كل

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) سورة المؤمنون، الآيات: ٥١-٥٣.

الحالات والمجالات بإيجابيتها وسلبيتها، والأصل فيهما هو ضرورة الأخذ بالصورة الأخيرة من صور الدعوة، الموافقة لما قبلها، المكملة لها كلها كما أرادها الله.

﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ فَٱلَّذِينَ ءَانْيَنَكُمُ ٱلْكِنَابَ يُؤْمِنُونَ بِلِمِ ۚ وَمِنْ هَـَـُوُلَآهِ مَن يُؤْمِنُ بِلِهِ ۚ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَدَتِنَا ۚ إِلَّا ٱلْكَنفِرُونَ اللَّهِ ﴾ :

﴿ وَكَذَالِكَ ﴾ الأسلوب الذي أنزلنا إلى من قبلك الكتاب ﴿ أَنزَلْنَا إِلَتُكَ الْكِتَابِ ﴿ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ ﴾ فالمصدر واحد والصادر وحي واحد مهما اختلفت شرعة من الدين عن شرعة في البعض من الطقوس الظاهرية، حلقات متصلة من الوحي، موصولة الهدى إلى الله، والله اعلم حيث يجعل رسالته.

﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ البعيدة المدى، الشاملة الهدى، الصادرة الردى ﴿ أَنزَلْنَا إِلَكَ وَ الْكِتَابُ ﴾ يا رسول الهدى، الكتاب الذي يحلّق وحيه على كل كتاب وزيادة، مشابها وحيه وحيها وزيادة ﴿ فَالَّذِينَ ءَالْيَنَهُمُ ٱلْكِنَبُ ﴾ هم بطبيعة الحال، ونتيجة الاطلاع على وحي الكتاب والبشارات المودعة فيه بحق هذا الكتاب ونبيّه ﴿ يُومِنُونَ يِدِيّ ﴾ حيث الملامح نفس الملامح والمسارح والمصارح نفس المسارح نفس المسارح والمصارح، مهما تعنت عنه جماعة متعندة! وبإشراقة أقوى وإناقة أندى وأبدى، ثم ﴿ وَمِنْ هَتُؤُلّا ﴾ المشركين البعيدين عن وحي الكتاب بنفسه برهان لا مرد له أنه من الأصيل ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِعَانِينَا ﴾ كتاباً ورسولاً وحجة أخرى للرسالة غير الكتاب الأصيل ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِعَانِينَا ﴾ كتاباً ورسولاً وحجة أخرى للرسالة غير الكتاب عن آيات الله الذين عميت بصائرهم وأغلقت أبواب قلوبهم، فتجاهلوا عن آيات الله البينات التي هي كالنار على المنار وكالشمس في رابعة النهار.

ومما يقرّب الفريقين إلى الإيمان به، شاهداً ممن أرسل به اضافة إلى آية الكتاب: ﴿ وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ، مِن كَنَابٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَآرَتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ فَكُمْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّه

هنا ﴿ مِن كِنَبِ ﴾ تستأصل كل كتاب سماوي أو أرضي ﴿ وَمَا كُنتَ ﴾ تستأصل كيانه كرسول القرآن ان يتلو من قبله من كتاب، لا أنه ما تلاه وهو قادر على تلاوته تقية مصلحية الحفاظ على وحي القرآن، فإن ﴿ وَمَا كُنتَ ﴾ تحيل عليه كل تلاوة وكتابة لأي كتاب قبل القرآن إحالة تكوينية وتشريعية، فلم يكن يستطيع أية تلاوة قبله، ولا كانت مسموحة له لو استطاعها.

ثم و ﴿ نَتْلُوا ﴾ تنفي كل اثتمام بأي كتاب قبل القرآن، قراءة وإقراء وتعلّماً وتفهّماً، وعلى الجملة سلبية التلاوة له مطلقة محلّقة على كل تلاوة قالبية أو قلبية، والأولى تعم تلاوة السمع والبصر واللسان، وتلاوته بيمنه وهي الكتابة، وقد أفردت بالذكر بعد التعميم لأنها من المصاديق الخفية للتلاوة.

والثانية تعم التلاوة العقلية والقلبية، ومن ثم التلاوة التطبيقية.

إذاً فسلبية التلاوة كما تحلّق على كل كتاب قبل القرآن، كذلك تحلّق على كل ائتمام واتباع لكتاب قبله، فقد كان منفصلاً عن كل كتاب تلاوة له وخطا بيمنه «إذا» لو كان يتلوا ويخط من قبله من كتاب ﴿ لَارْتَابَ ٱلمُبُطِلُونَ ﴾ لحجة القرآن علّه مما تلاه من كتاب فجمعه خطاً بيمينه كتاباً سماوياً كما يهرفه الخارفون أنه جمعه من كتابات السماء، أم كتاباً أرضياً، كما يتقوله آخرون ﴿ وَقَالُوا السَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ اَكْتَبَهَا فَهِي ثُمُّلُ عَلَيْهِ بُهُ مَنْ وَأَصِيلًا ﴾ (١)، ولماذا «بيمينه» والكتابة بطبيعة الحال تكون «بيمينه»؟ علّها تعني - إضافة إلى يمين الجارحة وهي المتعودة للكتابة - تعني يمين القدرة، فلم يكن بمستطاعه أي كتب لأي كتاب سواء في سجلات القراطيس وأشباهها، أم في سجلات خاطراته المقدسة لو سمع شيئاً من كتاب، وهكذا كان محمد عليه منذ أن

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية: ٥.

كان فطيماً حتى أنزل عليه القرآن، لم تعرف منه أية تلاوة عن كتاب أم عن ظهر الغيب، ولا مراجعة إلى أيّ من أهل الكتاب ولا مدراسة لوحي الكتاب وسواه، ومن هنا نتلمح كصراح أنه ما كان يتبع شرعة تقليدية من ذي قبل، حيث السلبية المطلقة لتلاوة أي كتاب من قبل تنفي كل ائتمام واتباع لأي كتاب، فاتباع كتاب الشرعة يتطلب قراءته، أو اقراءه لمن لا يقرءه، حتى يتطلع إلى فرائضه ومحاظيره، ﴿وَمَا كُنتَ لَتُلُوا ﴾ تستأصل أية قراءة وابتّاع، أن لم يأتم بأي كتاب ولا أي صاحب كتاب، فما قلد محمد على قبل القرآن أية شرعة تقليدية! إذا فما كانت شرعته – وهو أفضل المصطفين – قبل شرعته وبعده؟

حين نتأكد أنه ما كان يتلو من قبله من كتاب من ناحية، وأنه كان أعرف أهل زمانه وأعبدهم لربه قضية الاصطفاء للرسالة الأخيرة من أخرى، إذا فأمره محصور بين أمرين (١): أنه كان يوحي إليه بنبوءة شخصية، معرفية متصلة متواصلة (٢)، وعملية منفصلة الوحي، وكما يشهد له قول الإمام أمير المؤمنين علي علي المؤمنين علي المكارم ويرشده إلى أفضل أخلاق العالم ليله ملائكته يسلك به سبيل المكارم ويرشده إلى أفضل أخلاق العالم ليله ونهاره..»!

ومما يؤكد تلك السلبية الجامعة آية الشورى ﴿مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ ﴾ (٣).

ثم و ﴿ مِن قَبَامِ ﴾ هنا تحدد تلك السلبية إلى حد نزول القرآن، حيث أصبح بعده أقرء القراء واتلى التالين للكتاب والخاطين له بيمينه خطاً في أية

 <sup>(</sup>١) لاطلاع أكثر على الموضوع راجع ج ٣٠: ٣٤٧ من الفرقان وتفسير الآية ﴿مَا كُنتَ نَدْرِى مَا الْكِنتُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ ﴾ [القورى: ٥٦].

<sup>(</sup>٢) مثل مكاتيب الرسول ﷺ للشاهرودي، وسواه.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ٥٢.

سجله من السجلات، فهل توجد تلاوة لكتاب بكل حواياه وزواياه مثل تلاوته القرآن لنفسه وعلى الناس كافة؟ كما وكتاباته على وتوقيعاته إلى الملوك والرؤساء والشيوخ معروفة، ومنها ما هي مسجلة في كتاب فذّ<sup>(١)</sup>.

فهذه الآية تستأصل جذور الارتياب في ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين، إجابة عن شطحات القيلات الجاهلة القاحلة: ﴿وَقَالُوٓاْ أَسَطِيرُ اللَّمَتَقِينَ، إجابة عن شطحات القيلات الجاهلة القاحلة: ﴿وَقَالُوٓاْ أَسَطِيرُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

"إَتْ مِي يُورِهْ دِعاهْ وِإِتْ مِيْ يَا بِيْنْ شِمُوعا غِكَمولِيْ مِحالَابْ عِتْيِمِّي مِشَادايِم» (٩): لمن ترى يعلِّم العلم ولمن يفقه في الخطاب اللمفطومين عن اللبن للمفصولين عن الثدي» (٩)... ثم يستمر في مواصفات وحي القرآن (٤)...

وفي نص عبراني آخر من التوراة: «يدعُو ييسرائل إوايل حنبيا مَشُوكاعْ إِيشْ هَارُوحَ عَلْ رُوبِ عَوُنِخا وِربَاه مشَطماه»:

بنو إسرائيل يعلمون ويعرفون أن النبي الأمي المصروع صاحب روح إلهامي وصاحب الوحي، وهنا يقول «ربي حييم ويطال» في كتاب

<sup>(</sup>١) المصدر.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآيتان: ٥، ٦.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ١٦٤ في عيون الأخبار في باب مجلس للرضا على مع أهل الأديان والمقالات في التوحيد قال الرضا على في أثناء المحاورات: وكذلك أمر محمد في وما جاء به وامر كل نبي بعثه الله ومن آياته ان كان يتيماً فقيراً راعياً أجيراً لم يتعلم كتاباً ولم يختلف إلى معلم ثم جاء بالقرآن الذي فيه قصص الأنبياء على واخبارهم حرفاً حرفاً واخبار من مضى ومن بقي إلى يوم القيامة.

<sup>(</sup>٤) راجع كتابنا (رسول الإسلام في الكتب السماوية) ١٠٨ - ١٠٩.

«عصحييم» أن القصد من النبي الأمّي هنا إنما هو محمد بن عبد الله الذي بعث في عهد عبد الله بن سلام.

﴿ بَلَ هُوَ ءَايَنَتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُونُواْ ٱلْعِلْمُ وَمَا يَجْحَكُ بِعَايَنَيْنَآ إِلَّا ٱلظَّالِمُونَ ﴿ إِنَّهُ :

فلا يختص ﴿ اللَّينَ أُونُوا الْمِلْمَ ﴾ بالرعيل الأعلى من أهل بيت الرسالة المحمدية صلوات الله عليهم أجمعين، حيث القصد هو العلم الذي يكون ذريعة للحصول على بيّنات الكتاب وهو درجات بين العبارة والإشارة واللطائف والحقايق، فقد تكفي العبارة وهي المعاني المطابقية الترجمانية الساذجة، دليلاً على بينات آياته.

و﴿ أُونُوا ٱلْمِلْمَ ﴾ يعم العلم الفطري والعقلي المؤتيان لكل مكلّف، والعلم التعقلي المؤتى لمن يطلبه بتفكير أو دراسة، وعلم الإلهام ثم علم الوحي

المؤتيان لآلهلين لهما على درجاتهم، فالعلم أياً كان طبيعته الكشف عن الحق، فبقدر العلم المستخدم لتفهم الكتاب ﴿ هُو ءَايَتُ يَيِّنَتُ ﴾ درجات حسب الدرجات، ان استعمل العلم في صالحه كشفاً عن الحق المرام.

﴿ بَلَ هُوَ ءَايَنَتُ . . . فِي صُدُورِ ٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْمِلْمَ ﴾ وهـم مـنـازل وحـي القرآن، دون وسيط كالرسول ﷺ أم بوسيطه كما الأثمة المعصومون ﷺ ، كما ﴿ هُوَ ءَايَنَتُ بِيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْمِلْمَ ككل، فمهما لم تكن آياته في صدورهم، فهي ببينات في صدورهم لمّا تتلى عليهم أم يتلونها .

إذاً فه ﴿ هُوَ مَايَنَتُ بَيِّنَكُ ثَلَ . . ﴾ - «آيات في صدور» و ﴿ يَيِّنَكُ فِي سُدُورِ ﴾ بينات الدلالة والتدليل ﴿ فِي سُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْمِلْرُ ﴾ كله بالكتاب وهم الرعيل الأعلى (١) .

ثم في صدور الحفاظ لها لفظياً ومعنوياً كالعلماء الربانيين في علوم القرآن، في الدلالة والتدليل على أقدارهم، ثم في صدور حفاظها معنوياً مهما لم يحفظوها لفظياً، في الدلالة والتدليل، على أقدارهم.

وأخيراً في صدور المستدلين بها على كونها إلهيات، مهما اختلفت صدور عن صدور، وبينات بين الأدنى والأعلى وبينهما متوسطات.

فهنا مثلث: الحفظ لفظياً، والدلالة على كل حقائقها، والتدليل بها على الهيتها، هي الخاصة بالمعصومين ﷺ (٢).

ثم التدليل بها - فقط - على إلهيتها، يعم كل من بامكانه التعرّف إلى

<sup>(</sup>۱) حسب هذا الاحتمال فالقرآن آيات بينات في صدورهم بكل مراحله دون إبقاء آيات في صدورهم، هي بينات في صدورهم، هم يتلوهم من هي بينات في صدورهم مهما كانت آيات - كذلك - في صدورهم كالحفاظ أم ليست في صدورهم إلا بينات، وكما الصدور درجات فالبينات أيضاً درجات.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٦٤ - روى بأسانيد عدة عن الصادقين ﷺ أنهم الأثمة ﷺ.

حالة المعنى وهالة المعني منها، وبينهما متوسطات في أبعاد الحفظ لفظياً ومعنوياً، والدلالة والتدليل.

﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِعَاينِتِنَا ﴾ أيّاً كانت: آفاقية وأنفسية، رسولياً ورسالياً وكتابياً ﴿ إِلَّا ٱلظّٰلِكُونَ ﴾ أنفسهم والظالمون الحق الناصع، تغافلاً عن فطرهم وعقولهم وفكرهم، وتجاهلاً عن العلم الذي أوتوه من ربهم، فكل بصيرة مهما كانت كليلة - تبصر ربوبية الوحي الرسالي في القرآن ونبيه، فما أظلمهم وأجهلهم هؤلاء الأوغاد المناكيد الجاحدين لآية القرآن وسواه من آيات الله البينات! وهنا ﴿ الطّٰلِكُونَ ﴾ قبال ﴿ اللّٰذِينَ أُونُوا الْمِلْمَ بدلاً عن اللذين لم يؤتوه او «الجاهلون» للتدليل على أن الجاحدين بآيات الله ليسوا يفقدون العلم الذي به تعلم آياته البيّنات، بل هم ظلموا الذي أوتوه من العلم، تنازلاً عنه وتجاهلاً وتغافلاً عامداً أم متساهلاً، فقد ظلموا بذلك ما أوتوه من العلم ف ﴿ وَيَحَمَدُوا يَهَا وَاسْتَقَنَاتُهَا أَنْفُتُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً ﴾ (١) أم لم يدّبروا القرآن لكي يستيقنوا فيؤمنوا.

فليس الجاحد بآيات الله إلّا ظالماً، عالماً أو جاهداً، ما دام إنه مقصر في ذلك الجحود، حيث لم يستعمل العلم المؤتى له في صالحه.

ولماذا ﴿فِي صُدُورِ...﴾؟ لأنها أولى مقامات الإيمان الإتقان، حيث يغربل العلم فطرياً وعقلياً وعلمياً وحسياً إلى الصدور ومنها إلى القلوب، فما لم يصل إلى الصدور لم تحصل بينة على ضوءه، فكثير هؤلاء الذين يعلمونها دون صدورهم وليست لهم بينات!

﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا أُنزِكَ عَلَيْهِ مَايَنَتُ مِن زَّتِهِ ۚ قُلَّ إِنَّمَا ٱلْآيَنَتُ عِندَ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَّا نَذِينُ ثُبِينُ شُعِينُ ﴿ ﴾:

﴿ مِّن رَّبِّيةِ ﴾ هنا دون «الله - أو - رب العالمين» تعريضة عليه ساخرة،

سورة النمل، الآية: ١٤.

أنه لو كان ربّه فكيف أهمله إذ أرسله دون آية تدل على رسالته، فهل ضنّ به أم غفل عنه، أم هو كاذب في دعوى الرسالة؟!.

وهنا الآيات المقترحة عليه هي الملموسة المحسوسة المتعود عليها طيلة الرسالات السالفة جهلاً منهم أو تجاهلاً أن ليس على الله إلّا الآية التي تثبت الرسالة، وأما كون الآيات الرسالية على نسق واحد فلا، بل المفروض في كل رسالة أن تلائمها الآية الرسالية، فالرسالة المحدودة تكفيها الآيات الوقتية المحدودة ككل الرسالات قبل الأخيرة، والرسالة المحلقة على كل عصر ومصر لا تكفيها الآيات المحدودة، بل الآية الخالدة التي هي أقوى من كل الآيات الرسالية مادة ومدة، مادة تجذب كل العقلاء على مراتبهم وفي كل حقولهم العقلية والعلمية، ومدة تستمر إلى آخر زمن التكليف.

فالآيات الرسالية المادية التي صاحبت اصحاب الرسالات من قبل في غضون البشرية وعنفوانات الوحي ما كانت حجة إلا زمن كل رسول حين تظهر على يديه، وهذه الرسالة الأخيرة البالغة لأعلى القمم الرسالية، من الضروري لها الحجة الحاضرة في الطول التاريخي والعرض الجغرافي، محلقة على كل المجالات في كل الحالات، دون أية غيبوبة لشمسها، بل ولتزدد إشراقة فوق إشراقة على غرار تقدم العقول والعلوم، متفتحة كنوزها لكافة الأجيال.

فآيتها الرسالية «القرآن» دائبة الدلالة في كل زمان ومكان، دون اختصاص بالحياة الرسولية كما في سائر الآيات الرسالية لسائر المرسلين، بل وتحيى في الحياة الرسالية كما الرسولية بل وأقوى وأندى – حيث تظهر منها حقائق ورقائق وتبهر، ما لم يكن الجيل الحضور زمن الرسول ليدركوها فإن للقرآن آيات متشابهات يفسرها الزمن.

وهؤلاء المجاهيل حين يقترحون على هذا الرسول آيات مادية وقتية

كالسالفة، قد يسخرون منه بقولتهم المتحدية ﴿ لَوْلَا أَنْزِكَ عَلَيْهِ مَايَنَتُ مِّن رَبِّهِ إِن كَان ربه، فكيف تركه ربه وهو يدعي خاتمة الرسالة وأقواها؟! والجواب القاطع القاصع يتشكل من سلب وإيجاب، فالسلب يعني إنه لا يملك من الله آيات حتى يبرزها أو يستزلها: ﴿ قُلُ إِنَّمَا ٱلْآيَكَ عِندَ ٱللَّهِ ﴾:

كل الآيات الرسالية مادية ومعنوية هي عند الله لا سواه، عند الله علماً وقدرة وحكمة لإنزالها ﴿وَيَقُولُونَ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَاكُةً مِّن رَّيِمِّ فَقُلُ إِنَّمَا الْفَيْبُ لِلَّهِ فَانتَظِرُوا إِنِّ مَعَكُم مِّنَ الْمُنظِرِينَ﴾ (١) – فالآيات الرسالية هي من الغيب المخصوص بالله بكل أبعادها: ﴿وَإِنِّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّيدِثُ ﴾: رسالتي أنا محصورة في ﴿وَنِيرُ ﴾ عن بأس الله ﴿مُرِيدُ ﴾ في نذارتي دون إبهام، وأما سند الرسالة، فهو كأصلها، فليس إلّا عند الله، فكما الله هو الذي أرسلني وأوحى إلي، كذلك هو الذي ينزل علي آية الرسالة المثبتة لها، ثم الجواب الإيجابي هو آية القرآن الكافية عن كل آية:

﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بُنْلَى عَلَيْهِمْ الِكَ فِى ذَلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكْرَىٰ لِفَوْمِ بُوْمِنُونَ ﴿ ﴾:

والواو هنا تعطف إلى محذوف هو بطبيعة الحال آية كما القرآن آية، وليست إلّا الرسول نفسه، ألم تكفهم أنت بما تحمل أعلى قمم التربية الرسالية ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِنْكِ وَلَا تَخْطُهُ بِيَمِينِكَ ... ﴾ وكما المرسلون دونه يستدلون لرسالتهم الإلهية بالتربية الرسالية اللامعة فيهم: ﴿قَالُوا رَبُنًا يَعَلَمُ إِنّا إِلَيْكُمُ لَمُرْسَلُونَ ﴾ (٢).

فقد يكفي محمد الله الله الله الله الله وأقواله وإن لم يأت بالقرآن، يكفي آية بينة رسالية برسوليته، فهو هو القرآن، متجسداً في كل

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>۲) سورة يس، الآية: ١٦.

أحواله ﴿ وَمَا عَلَمْنَهُ الشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ ۚ إِنّ هُو إِلّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ . . . ﴾ (١) فهو القرآن نفسه تكيميناً كما كتابه المنزل عليه قرآن تدوينياً! وقد تلى عليكم كتاب حياته رسالية قبلها! وإذا لم تكفهم أنت آية لرسالتك لكلّ البصر وقصر النظر ﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبُ يُسْلَىٰ عَلَيْهِمْ . . . ﴾ تلاوة هي على النظر ﴿ أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبُ يُسْلَىٰ عَلَيْهِمْ . . . ﴾ تلاوة هي على الأسماع أسهل، وعمرها أطول، فهي على هذه الرسالة أدل وأنبل، فقرآن محمد ومحمد القرآن آيتان بارعتان كلّ تؤيد الأخرى، أم هما آية واحدة والثانية القرآن هي استمرارية للأولى: رسول القرآن، حيث يعيش في كل الحياة الرسالية ويعيش بآيتها البارعة كل متحر عن حق الرسالة وحاقها.

﴿أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ ﴾ عن كل آية رسالية ان يحلق الوحي الآية الزمن الرسولي بنجومه ليل نهار ودونما انقطاع نزولاً على الرسول، ثم ويحلّق الزمن الرسالي بما بين دفتيه مؤلّفاً بوحي كما نزل بوحي، شمساً مشرقة على قلوب وأفكار الكلفين إلى يوم الدين.

<sup>(</sup>۱) سورة يس، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٤٨ عن يحيى بن جعدة قال جاء ناس من المسلمين بكتب قد كتبوها فيها بعض ما سمعوه من اليهود فقال رسول الله عليه: . .

فنزلت هذه الآية وفيه عن أبي هريرة عنه 🎎 مثله.

ويقول لعمر بن الخطاب حين قال له ﷺ: يا رسول الله إن أهل الكتاب يحدثونا بأحاديث قد أخذت بقلوبنا وقد هممنا أن نكتبها! يا ابن الخطاب! أمتهو كون أنتم كما تهوكت اليهود والنصارى أما والذي نفس محمد بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقية ولكني أعطيت جوامع الكلم واختصر لى الحديث اختصاراً).

أجل وفي هذا القرآن كفاية عن كلما دق وجل، المذكورة في كل كتابات السماء والأرض، وهو المحور الأصيل رداً لكل شارد وإيراداً لكل وارد، لا يقبل إلّا ما وافقه، وينكل بكل ما فارقه، و إنّ في ذَالِك الوحي الآية، البالغ في بعدي وحي الرسالة وبرهانها، النهاية «لرحمة» رحيمية ربانية خالدة على مدار الزمن «وذكرى» تذكّر كل منسي ومجهول ﴿ لِتَوَمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ بآيات الله، حيث القرآن خير آية رسولية ورسالية قاصعة قاطعة لا ريب فيها،

وقال: لو نزل موسى. . فيه عن الزهري ان حفصة جاءت إلى النبي الله بكتاب من قصص يوسف في كتف فجعلت تقرءه عليه والنبي الله يتلون وجهه فقال: والذي نفسي بيده لو أتاكم يوسف وانا نبيكم فاتبعتموه وتركتموني لضللتم، وفيه أخرج عبد الرزاق والبيهقي عن أبي قلابة ان عمر بن الخطاب مرّ برجل يقرء كتاباً فاستمعه ساعة فاستحسنه فقال للرجل اكتب لي من هذا الكتاب قال نعم فاشترى أديما فهيأه ثم جاء به إليه فنسخ له في ظهره وبطنه ثم أتى النبي في فجعل يقرءه عليه وجعل وجه رسول الله في يتلون فضرب رجل من الأنصار بيده الكتاب وقال ثكلتك أمك يا ابن الخطاب أما ترى وجه رسول الله على منذ اليوم وأنت تقرأ عليه هذا الكتاب فقال النبي في عند ذلك انما بعثت فاتحاً وخاتما وأعطيت جوامع الكلم وفواتحه واختصر لي الحديث اختصاراً فلا يهلكنكم المتهوكون، وفيه عن عمر بن الخطاب قال سألت رسول الله في عن تعلم التوراة فقال: لا تتعلمها وآمن بها وتعلموا ما أنزل إليكم وآمنوا به، و(٤٤) الثانية في نفس المصدر.

أقول: وهذه النواهي لا تشمل ما إذا قورنت آيات من الكتب السماوية بآيات قرآنية تثبيتاً لوحي القرآن وصدقه وإنه أفضل وأكمل من سائر الوحي، وقد الفنا في المقارنات كتبنا الثلاثة «المقارنات - رسول الإسلام - عقائدنا» والقرآن يأمرنا في آيات بتلك المقارنات التي فيها اثباتات وتأييدات لموقف القرآن.

<sup>(</sup>۱) المصدر ۱٤٨.

فقوم يؤمنون زمن الرسول وبعده إلى يوم الدين، لهم في آية القرآن الكفاية التامة الطامة، دون حاجة إلى آية أخرى بصرية أو بصيرية، فإنها الشهادة الكاملة الكافلة الإلهية بين الرسول وكافة العالمين:

﴿ قُلَ كَفَى بِاللَّهِ بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ شَهِيدًا ۚ يَعْلَمُ مَا فِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلأَرْضِ وَٱلْأَرْضِ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْبَاطِلِ وَكَفَرُواْ بِٱللَّهِ أُوْلَئِهِكَ هُمُ ٱلْخَلِيثُرُونَ ۞ :

وليس هذا كلاماً خطابياً ودعوى فاضية عن برهان، بل هو أتقن برهان لوحى القرآن إنه شهادة إلهية كافية بين الرسول وكافة العالمين، فطالما لله شهادات لسائر الرسل في سائر الآيات الرسالية، ولكنها ما كانت لتكفى إلّا وقتية محدودة بحدودها المقررة لها، وأما القرآن - كما ورسول القرآن -فهو شهادة ذاتية كافية ما أكفاها لحق الرسالة بحاقها، لا تختص بزمان دون زمان، ولا بأهل زمان دون آخرين، بل هي حجة رب العالمين إلى يوم الدين، فكما الله ﴿ يَمْلَرُ مَا فِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ كذلك كتابه الشهيد يحوي من علم الله ما في السماوات والأرض، علماً يختص بالله، فالقرآن الحاوي لذلك العلم ليس إلّا من الله: ﴿ لَكِنِ اللَّهُ يَشَهَدُ بِمَاۤ أَنزَلَ إِلَيْكُ ۖ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهُ وَالْمَلَتِهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكُفَى بِأَلَّهِ شَهِيدًا ﴾ (١) والرسول بقرآنه هما بينة من ربـــه: ﴿ أَفَكَن كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةِ مِن رَّبِّهِ. وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْـهُ وَمِن قَبْلِهِ. كِذَبُ مُوسَىّ إِمَامًا وَرَحْـمَةً أُوْلَئِهِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِدْ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ، مِنَ ٱلْأَخْرَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُمُّ فَلَا تَكُ فِي مِنْهَوِ مِنْةٌ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن زَيِّكَ وَلَكِكَنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ (٢) وهــــو شاهد ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّبُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِذَا. . . ﴾ (٣) كما القرآن شاهد: ﴿ قُلْ أَيُّ فَيْءٍ ٱكْبُرُ شَهَدَأً قُلِ ٱللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِي وَيَثِيْكُمُّ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلاَ ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُم بِهِ. وَمَنْ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٦٦.

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآية: ۱۷.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٤٥.

بَلَغُّ...﴾ (١) فكلّ من القرآن والرسول شاهد باني على هذه الرسالة السامية، وهما متعاضدان، فـ ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللَّهِ وَكُفّى بِاللَّهِ شَهِــيدًا﴾ (٢).

﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْبَطِلِ﴾ وهو هنا وجاه الله كل ما سوى الله، اللهم إلّا إيماناً برسل الله وهو ايمان بالله ﴿. . . ءَامَنُواْ بِٱلْبَطِلِ وَكَفَرُواْ بِٱللّهِ ﴾ وبرسل الله الحاملين شرعة الله. . ﴿أُولَكِيكَ هُمُ ﴾ لا سواهم ﴿ٱلْخَلِيرُونَ ﴾ نشأتي الحياة مهما اختلف خسران عن خسران في الآخرة والأولى.

فالإيمان بالله كسب في ذاته، وكسب في اتجاهاته وإنتاجاته، فإنه طمأنينة في الحياة، وثقة على أحداثها ومتراس في أكراثها، ويقين بالعاقبة الحسنى، وكل ذلك يخسره الكافرون، ومن خسارهم:

﴿ وَيَسْنَعْطِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَوْلَآ أَجَلُ مُسَمِّى لِجَآهُمُرُ ٱلْعَذَابُ وَلَيَأْنِينَهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهِ يَشْعُطُونِنَ اللَّهِ الْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً بِٱلْكَنْفِرِينَ الْكَافِرِينَ الْكَافِرِينَ الْكَافِرِينَ الْكَافِرِينَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللللْمُلِمُ اللللللللْمُلِمُ الللللللِمُ الللللللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلُمُ الللللْمُلُولُ اللَّلِ

قائلين: ﴿اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِن السَّكَاءِ أَو اَتْتِنَا بِعَذَابِ أَلِيمِ ﴾ (٣): هم يتحدونك إبطالاً لرسالتك استعجالاً بالعذاب الذي تنذرهم به، هزء بك وتعجيزاً لك ﴿وَلَوْلاَ أَجَلُ مُسَنّى ﴾ لأمد العذاب وهو الحياة الوسطى البرزخية والأخرى الآخرة ﴿ لَمَا أَهُ لُ الْعَذَابِ هِمَا عَذَابِ الآخرة والأولى، ولكل أجل مسمّى لا سيما الأخرى، وليس الله ليخرق الضابطة والأولى، ولكل أجل مسمّى لا سيما الأخرى، وليس الله ليخرق الضابطة الشابتة في ﴿ أَجَلٌ مُسَمّى ﴾ لأنهم يستعجلون ﴿ وَلَيَأْنِيَهُم ﴾ العذاب الذي الشابتة في ﴿ أَجَلُ مُسَمّى ﴾ لأنهم يستعجلون ﴿ وَلَيَأْنِيَهُم ﴾ العذاب الذي

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٣٢.

يستعجلون ﴿بَغْنَةُ﴾ إمّا هاهنا كما في قرون هالكة مضت، أم بعد الموت، وكل ذلك فيه مباغته العذاب، وهي عذاب فوق العذاب ﴿وَهُمْ لَا يَشْعُهُنَ﴾ إتيانه المباغت، ولا أصله، وهم لا يشعرون الحق تجاهلاً وتغافلاً، ﴿وَهُمْ لَا يَشْعُهُنَ﴾ حين ﴿يَسْتَعْجُلُونَكَ بِالْعَذَابِ﴾ أن ﴿وَلَوْلَا أَجَلُ مُسَمَّى لِمَاءَمُرُ الْعَذَابِ﴾.

ومن الغريب أنهم ﴿يَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ﴾ وهم في أنفسهم بكفرهم جهنم العذاب ﴿وَإِنَّ جَهَنَمَ لَمُحِيطَةٌ لِٱلْكَفِرِينَ﴾ تحملهم ويحملونها يوم الدنيا، ثم تبرز لهم يوم الدين:

﴿ يَوْمَ يَغْشَلْهُمُ ٱلْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَعْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ يَعُولُ ذُوقُواْ مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُو

فذلك العذاب الذي يغشاهم يومه، هو الذي عاشوه بكفرهم قبل يومه، فلذلك «يقول» الله لهم هناك ﴿ دُوقُواْ مَا كُنْمُ تَمَمُلُونَ ﴾ فالأعمال السيئة التي قدمتموها هي عذاب الجحيم، فـ ﴿ وَإِنَّ جَهَنَمَ لَمُحِيطَةٌ إِلْكَفِرِينَ ﴾ باطنة يوم الدنيا وظاهرة يوم الدين فه : ﴿ لَقَدَ كُنتَ فِي عَنْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَصَرُكَ الْبَنَّ عَدِيدً ﴾ (١)!

﴿ يَنْعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَأَعْبُدُونِ ۞ :

﴿ قُلْ يَكِيبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّقُوا رَبَّكُمُ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُوا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

وترى إذا المخاطبون هنا هم عِبادِيَ ﴿ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا﴾ فهم عابدون – إذاً – ومتقون، فكيف يؤمرون بهما؟

ذلك لأن أرض الكفر والفسق تضيّق عليهم مجالات الإيمان وجلوات

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة ص، الآية: ١٠.

أعمال الإيمان، فإذا استمروا فيها يقل فيهم الإيمان وعمل الإيمان، فليهاجروا منها إلى أرض أخرى بإمكانهم فيها أن يستمروا في الإيمان والعبادة والتقى، أم وزيادة فيها.

ثم وقد يصح امر المؤمن بالايمان ويعني مزيده على أيَّة حال كـ ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُواْ... ﴾ (١). وعلى الجملة ﴿إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ ﴾ لعبادي، فلا تضيق بكم بما رحبت، فلا عذر لكم في المضايق إذ ضيّقت ما دام الفرار إلى غيرها ميسور، وهو قطعاً ميسور، وأدناه الفرار إلى الأقل مضايقة: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِي ٱنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُننُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلأَرْضُ قَالُواً أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَسِعَةَ فَلْهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَتِهِكَ مَأْوَمَهُمْ جَهَنَّمٌ وَسَآةَتْ مَصِيرًا ۖ ۖ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَلَةِ وَٱلْوِلَدَٰنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَهِيلًا ﴿ اللَّهُ فَأَوْلَتِهِكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُوَ عَنْهُمٌّ وَكَاكَ اللَّهُ عَفُوًّا غَفُورًا ۞ وَمَن يُهَاجِرٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدُ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةٌ وَمَن يَخْرُج مِنْ بَيْتِهِ. مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. ثُمَّ يُدْرِكُهُ ٱلمُؤتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُم عَلَى اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ (٢) ، وقد يروى عن رسول الله ﷺ: «البلاد بلاد الله والعباد عباد الله فحيثما أصبت خيراً فأقم الله عباد الله فحيثما وهنا نتأكد من الحصر في ﴿فَإِيَّنَى فَأَعْبُدُونِ﴾ متفرعاً على ﴿إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ﴾ إمكانية إخلاص العبادة ككل وحصرها في الله في واسعة أرض الله، اللهم

سورة النساء، الآية: ١٣٦.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآيات: ۹۷-۱۰۰.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥: ١٤٩ - أخرج أحمد عن الزبير بن العوام قال قال رسول الله ﷺ : . . وفيه عنه ﷺ : سافروا تصحوا وتغنموا .

في نور الثقلين ٤: ١٦٧ عن تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر به في الآية يقول: لا تطيعوا أهل الفسق من الملوك فإن خفتموهم ان يفتنوكم عن دينكم فإن أرضي واسعة. . فيه عن المجمع قال أبو عبد الله عليه معناه إذا عصي الله في أرض أنت بها فاخرج منها إلى غيرها، وفيه في جوامع الجامع عن النبي عليه : من فر بدينه من أرض إلى أرض وإن كان شبراً من الأرض استوجب الجنة وكان رفيق ابراهيم ومحمد عليه .

إلّا لمن لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً للفرار عن أرض الظلم والضغط، فعليهم - إذاً - سنة التقية حفاظاً على البقية الممكنة من عبادة الله وطاعته.

فما ألطفه وأرأفه الخطاب ﴿ يَعِبَادِى النِّينَ ءَامَنُوّا ﴾ حفاظاً على إيمانهم أياً كانوا، وهجرة بإيمانهم في أرض الله إلى ما هي أءمن لإيمانهم، فأنتم عبادي وهذه أرضي تسعكم أن تعبدوني أنا، فإذا خفتم على إيمانكم أم على عمل الإيمان في جانب من أرضي فهاجروا إلى أخرى ف ﴿ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ ﴾ فليس وطن المؤمن إلّا ما يتوطن بإيمانه، قريباً فيها أم غريباً، بعيداً عن أهله أم قريباً، فلا يهجس المؤمن هاجس الأسى لمفارقة الوطن المولد، أو الوطن المسكن، ما دامت الأرض كلها لله، والمؤمن هو عبد الله، فليعبد الله في أرض الله مواطناً أم مهاجراً، والهجرة في دين الله محنة وليست مهنة، وأحب البقاع إلى الله ما تعبد فيها الله كما يرضاه.

وأخطر الخطر الذي قد يهجس في بعض القلوب مانعاً عن الهجرة عن أرض الوطن هو الموت ولكن:

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَابِقَةُ ٱلْمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ (١):

﴿ أَيَّنَمَا تَكُونُوا يُدّرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنُهُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةً ﴾ (٢) ثـم الـمـوت فـي المهجر حياة، كما الحياة في الوطن – حين يضيّق على الإيمان وقضاياه –

 <sup>(</sup>١) في الدر المنثور ٥: ١٤٩ - أخرج ابن مردويه عن علي ﷺ قال قال رسول الله ﷺ لما نزلت هذه الآية ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مِّيِّتُونَ﴾ [الزُمر: ٣٠] قلت: يا رب أيموت الخلايق كلهم وتبقى الأنبياء فنزلت ﴿كُلُّ نَفْسِ ذَا يِهَةً ٱلْمَوِّتُ ثُمّ إِلَيْنَا ثُرْجَعُونِ ﴾ [العنكبوت: ٥٠].

أقول: الأولى صريحة في موته ﷺ فبأحرى في موت سائر الأنبياء، والثانية ظاهرة في موته وسائر الأنبياء، فكيف يقنع بالآية الظاهرة دون الصريحة، فالعكس قد يصح وقد حصل القلب خطأ من الراوى.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٧٨.

هي موت، و ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَايِهَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ لا أنها تموت موت الفوت، فذوق الموت عبارة عن الانتقال عن الحياة الدنيا إلى الحياة البرزخية، فالنفس تذوق الم الانتقال على أية حال، ولا تعني ﴿ٱلْمَوْتِ ﴾ في آياتها إلا ذوق الموت دون الفوت المطلق، فإنما الموت عن الحياة الدنيا، وكما تدل عليه آيات الحياة البرزخية وجنتها ونارها.

ولأن "نفس" لا تطلق على الله إلّا إضافة إليه "نفسه" كما "تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك" فلا تشمله "كل نفس" حتى يخرج بأدلة خارجية عقلية ونقلية، وانما تشمل نفوس ما سوى الله ومن سواه، ما له نفس حية حيث تنتقل بالموت من حياة إلى أخرى "ثم" بعد ذوق الموت ﴿ إِلَيْنَا تُرْجَعُونِ ﴾ أحياء بحياة أخرى هي أحرى أن تسمى حياة من الأولى: ﴿ يَتُولُ يَلْيَتَنِي فَدَّمَتُ لِيَاتِي ﴾ أكأن الأولى ما كانت حياة، وترى اللموت هو غير "القتل"؟ فالقتيل إذا – في حق أو باطل – لا بد أن يرجع يوم الرجعة حتى يموت قضية هذه الشمولية لـ ﴿ كُلُ نَفْسِ ذَا يَهَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾؟

ولا يرجع يوم الرجعة إلّا من محض الإيمان محضاً أو محض الكفر محضاً كما في مستفيضة الأحاديث، على ضوء آيات الرجعة، وهذه رجعة بالاستعداد، ثم من يستدعي من المؤمنين الرجعة، وهي رجعة بالاستدعاء، ومن يقتل في سبيل الباطل ليس - ككل - ممن محض الكفر محضاً، كمن يقتل في سبيل الحق، فإنه ليس - ككل - ممن محض الإيمان محضاً، فضلاً عمن يقتل في صدفة غير متقصد لا في سبيل الإيمان ولا اللّاإيمان!

ومهما عنت مقابلة الموت بالقتل، الموت بغير القتل كما العكس، فليست الموت دون مقابلة لتعني - فقط - غير القتل، مهما خص القتل

<sup>(</sup>١) سورة الفجر، الآية: ٢٤.

بمعناه دون حتف الأنف<sup>(۱)</sup> ثم الرجوع إلى الله يتطلب البداية منه أن كنا عنده ثم نرجع كما كنا، وهكذا كنا قبل ان نمنح حيوية إنسانية مختارة، ثم هبانا الله العقل والإختيار للاختبار، ثم نرجع دون اختيار نتيجة الإختيار، وهذه لمسات تلمس قلوبنا لتزيل عنها همسات واحتياطات لترك الهجرة والهجرانات في سبيل الله، فمن ذا الذي يساوره الخوف، أو يحاوره القلق بعد هذه اللمسات؟.

﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لَنُبَوِّئَنَّهُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ غُرَفًا تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا فِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلِمِلِينَ ۞ ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَنَوَكُلُونَ ۞ :

فالمهاجرة في الله حفاظاً على الإيمان وعمل الصالحات، هي من أصلح الصالحات، كما الصبر على مفارقة الأوطان وغضاضات الغربة في المهاجر، والتوكل على الرب في كل ذلك، هو من أصلح الصالحات، وهؤلاء اللين ﴿ اَمَنُوا وَعَكِلُوا الفَهَالِحَاتِ . . . اللّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَىٰ رَبِّمٍ يَنَوَكُلُونَ ﴾ هم أولاء موعودون بواء من الجنة غرفاً تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ونعم أجر العاملين . . الصالحات الصائبات المستصعبات.

ويا لها من لمسات التشجيع والتثبيت لهذه القلوب المؤمنة المطمئنة بالإيمان، في مواقف القلق والخوف والحرمان.

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ١٦٧ في تفسير العياشي عن زرارة قال: كرهت أن أسأل أبا جعفر عليه عن الرجعة واستخفيت ذلك قلت لأسألن مسألة لطيفة أبلغ فيها حاجتي فقلت: أخبرني عمن قتل الرجعة واستخفيت ذلك قلت لأسألن مسألة لطيفة أبلغ فيها حاجتي فقلت: أخبرني عمن قتل أمات؟ قال: لا، الموت موت والقتل قتل، قلت أذ قُتِلَك [آل عمران: ١٤٤] وقال: أصدق من قولك، فرق بينهما في القرآن فقال: ﴿أَفَإِيْنَ مَاتَ أَوْ قُتِلَك [آل عمران: ١٤٤] وقال: ﴿وَلَيْنَ مُتَّمَ أَوْ قُتِلَكُم لَهُ لَلَ اللّهِ عُمَّمُ وَنَ ﴾ [آل عِمران: ١٥٨] وليس كما قلت يا زرارة، الموت موت والقتل قتل فإن الله يقول: ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَا يَقْتُ المُوتِ ﴾ [آل عِمران: ١٨٥] قال: من قتل لم يذق الموت ثم قال: لا بد أن يرجع حتى يذوق الموت.

﴿ وَكَأَيْنِ مِن دَاتَةِ لَا غَمِلُ رِزْقَهَا اللَّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞﴾:

﴿ وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعُهَا كُلُّ فِي كُورَا مِن دَابَتِهِ فِي النفس المهاجرة خاطر الاضطراب على الرزق في المهاجر قضية مغادرة الوطن والأهلين أقارب وأنسباء وأحباء، وكذلك الأموال ومجالات الأعمال، إذا يطمئن الله تلك النفوس وأضرابها بإنه هو الرزاق لكل مرزوق أياً كانوا وأيّان.

فإذا أنت - بزعمك - يحملك رزقك في الموطن فتخاف على عدمه أو قلته في المهجر، ف ﴿ وَكَأَنِّ مِن دَاّتِةِ لَا غَيلُ رِزْقَهَا ﴾ بنفسها وفي أية محاولة منها ﴿ اللهُ كَرْزُقُهَا ﴾ وهي دابة أدنى من المؤمن المهاجر ﴿ وَإِيّاكُمْ ﴾ حملتم رزقكم أمّا حملتم، حين تؤدون واجب الاتجاهات الحيوية الايمانية ﴿ وَهُو السَّحِيمُ ﴾ لقالاتكم وقالات الآخرين منكم، السميع دعاءكم ﴿ الْعَلِمُ ﴾ بحالاتكم وحاجياتكم.

وليست المهاجرة المضمون فيها الرزق من حيث لا يحتسب مختصة بترك الأوطان في الله، بل هي كل مهاجرة في الله، وأفضلها من يهاجر عن المكاسب المادية إقبالاً على تعلم دين الله وتعليمه ككل الطلاب الربانيين لعلوم الدين، فإن الله هو الرزاق ذو القوة المتين.

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق، الآيتان: ٢، ٣.

وليس الرزق المضمون لأهله هو الكثير الغزير دوماً، إنما هو أقله أم يزيد، ما يقيم الأود وهو لقمة القوت، البقية على حياة، كيف لا والرسول على محتده العالي في تقوى الله مضى عليه ما لم يذق طعاماً لأيام، وعلى حدّ قوله على: «... وهذه صبح رابعة منذ لم أذق طعاماً ولم أجده ولو شئت لدعوت ربي فأعطاني مثل ملك كسرى وقيصر. . ا(١) إذا فالأصل المضمون من الرزق لأقل تقدير هو القوت، وفي الدعوة الزيادة حسب الفاعليات والقابليات.

﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى وَيَعْكُونَ اللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ عَأَنَى اللَّهُ عَأَنَى اللَّهُ اللَّهُ عَالْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّ

فحين يصدق المشركون أنه تعالى خالق السماوات والأرض، لا سواه، وهو مسخّر الشمس والقمر لا سواه ﴿فَأَنَّ يُؤْكِكُونَ﴾ اتجاه الإفك الكذب إلى غير الله، طلب الرزق أم سواه؟.

﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيتُمْ ۖ ۖ ﴿

فما بسط الرزق معلّلاً - ككل - ببسط السعي وقدره، ولا قدره - ككل - بقدر السعي وقدره، وكم من قدر - بقدر السعي وقدره، فكم من باسط السعي قدر عليه رزقه، وكم من قدر السعي مبسوط له رزقه، فما التعرض للرزق بأسبابه إلّا سبباً من أسبابه وليس كلّ الأسباب، فإنما هو بيد مسبب الأسباب، فإن الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ سعياً وسواه، وقدر الحاجة والحكمة في بسط الرزق وقدره.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٤٩ - أخرج عبد وابن حميد وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي وابن عساكر بسند ضعيف عن ابن عمر قال خرجت مع رسول الله على حتى دخل بعض حيطان المدينة فجعل يلتقط من التمر ويأكل فقال لي با ابن عمر مالك لا تأكل؟ قلت: لا أشتهيه يا رسول الله على قال: لكني أشتهيه وهذه صبح رابعة. . . فكيف بك يا ابن عمر إذا بقيت في قوم يخبئون رزق سنتهم ويضعف اليقين، قال فو الله ما برحنا ولا رمنا حتى نزلت: وكأين من دابة . . . فقال رسول الله على : إن الله لم يأمرني بكنز الدنيا ولا باتباع الشهوات ألا واني لا أكنز ديناراً ولا درهماً ولا ادخر رزقاً لغد.

﴿ وَلَهِن سَأَلَتَهُم مَّن نَزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَحْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَهُ بَلْ أَكْفُرُهُ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلْهُ بَلْ أَكْفُرُهُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾:

فحين يصدقون أن منزّل الماء من السماء ويحيي الأرض من بعد موتها هو الله، فكيف ينكرون إحياءهم بعد موتهم وهو أولى من الأولى وأحجى؟

﴿ قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ﴾ ككل لأنه الله الخالق المسخّر المنزل المحيي ﴿ بَلَ اَحَمُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ إن الدار الآخرة لهي الحيوان، فهم رغم عقل الفطرة المفطور فيها، وعقل العقل وسائر العقل والدرك ﴿ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أخذاً للمعقول مأخذ القبول.

﴿ وَمَا هَٰذِهِ ٱلْحَيَٰوَةُ ٱلدُّنَيَّا إِلَّا لَهُوَّ وَلَعِبُّ وَإِنَّ ٱلذَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِى ٱلْحَيَوَانُّ لَقَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾:

﴿ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْيَا ﴾ وهي أدنى الحياة دنوا ودناءة، هي محصورة في ﴿ لَهُوُّ وَلَهُوٌّ وَلَهُوٌّ لَهُوّ وَلَمِنَّ ﴾ لمن أبصر إليها واخلد عليها فإنها تعميه، ولكنها لمن ابصر بها مبصرة فذريعة للدار الآخرة الحيوان.

وهذه آية ثانية تختص الحيوان بالدار الآخرة أولاها آية الفجر: ﴿يَقُولُ يَلْتَتَنِى قَدَّمْتُ لِحِيَاقِ﴾ (١) مما يبرهن أنها أصل الحياة ﴿لَوْ كَانُواْ يَمْلَمُوك﴾ لكنهم ﴿يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْأَخِرَةِ هُمْ غَفِلُونَ﴾ (٢).

وفي مقابلة حيوان الدار الآخرة بلهو الحياة الدنيا ولعبها تلميحة مليحة أن حياة اللهو واللعب موت، وهي في الحق موت للإنسانية السامية وفوت لمحاصيلها العالية، المقصودة بالحياة الدنيا، وهي التذرع بها للأخرى.

فمن التهي فيها بلهوها ولعبها فهو الميت حقاً ومن وراثه ﴿جَهَنَّمَ لَا

<sup>(</sup>١) سورة الفجر، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآية: ٧.

يمُوثُ فِيهَا وَلَا يَعَيى ﴾ (١) ومن تركهما فيها وابتغي مرضات الله فهو الحي حقاً ومن وراءه الجنة خالداً فيها أبداً و ﴿ لَهِى الْحَيَوانُ ﴾ الحياة الدائبة المتحركة دوماً نحو الجمال والكمال بما قدمته أيديهم من جمال المعرفة وكمال العبودية. حيث «الفعلان» تلمح إلى حركة، فكما أصل الحياة حركة، كذلك حركة الحياة حركة فوق حركة، وهي الكافلة كل مزاياها الكاملة بكل زواياها، الحافلة كل الغايات المسرودة لها، المترقبة المرغوبة منها، دائبة الارتقاء إلى كمالاتها دون أية وقفة في تلك الحيوية الأخروية العالية، وترى كيف تحصر الحياة الدنيا في لهو ولعب وهي مدرسة الصالحين والسابقين والمقربين؟ وحين تحصر هي فيها كما خلق الله فما هو تقصير الملتهين بها الله عين فيها؟

«هذه» هنا المشيرة إلى حياة المشركين وسائر الكافرين، تخصهما بهم بسوء اختيارهم، فهي - إذا - الدنيا الدنية، ولكنها الدنيا الدانية - وهي أقرب حياة إلينا - والعالية الزاكية للصالحين الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة، إذا فهم دنياهم آخرة، والطالحون هم آخرتهم دنياهم، وأين دني من دنيا وآخرة من آخرة! فأهل الآخرة هم في الدنيا: «جزناها وهي خامدة» فنار الآخرة لهم خامدة هامدة، وأهل الدنيا هم في الآخرة ليست لهم خامدة، بل هي زائدة مايدة.

أجل والحياة الآخرة هي الفائضة بالحيوية الفائقة التصور، دون حجب وزحامات وموتات واصطدامات، مهما كانت الحياة الدنيا حياة إيمانية محضرة لها فضلاً عن الملهية، فبين الحياتين بون بعيد، والله من وراءنا رقيب عتيد، فريا عجباً كل العجب للمصدق بدار الحيوان وهو يسعى لدار

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٧٤.

الغرور» (١)، وكما أن الحياة الجنينية هي حياة التحضير للدنيا، كذلك الحياة الدنيا هي حياة التحضير للأخرى، وكما أن هذه الأدنى هي الحيوان للأجنة، كذلك تلك الأخرى العليا هي الحيوان لولائد الدنيا، وهي خير مدرسة بأفضل المدرسين ليستكمل فيها المكلفون حتى يحصلوا على محاصيل الحياة العليا في الدانية إلينا دنوا أكثر من كل حياة عقلية، لولاها لما كانت الحياة الآخرة هي الدانية إلينا دنوا أكثر من كل حياة أكثر من كل دانية في الحياة لمن أخلد إليها واتبع هواه وكان أمره فرطاً.

فلا هي ذميمة دميمة في حد ذاتها لأنها مدرسة الصالحين، ولا هي خيّرة في حد ذاتها لأنها – فقط – ذريعة للدار الحيوان، فهي حين تتخذ أصلاً يبصر إليها ذميمة دميمة، وهي نفسها حين تتخذ فرعاً يبصر بها صالحة مبصرة.

﴿ فَإِذَا رَكِبُولَ فِي ٱلْفُلُكِ دَعُوا ٱللَّهَ مُعْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّل

انهم يعيشون تناقض العقيدة، أو تناقض الفطرة والعقلية والعملية ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ ﴾ كمثال على ظرف تقطّع الأسباب إلّا الله ﴿ دَعُوا اللّه عُلِمِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ مهما كانوا به كافرين ﴿ فَلَمّا نَجَنهُمْ إِلَى البّرِ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ عقيدياً أم الدّين حملياً، أن ينسبوا نجاتهم إلى غير الله من الأسباب التي ضلت عنهم وتقطعت وهم في خضم البحر على الفلك! وهذه التناقضة هي طبيعة الحال لكل من لم يكمل إيمانه مهما كان مؤمناً فضلاً عن المشرك والملحد، فجرس الفطرة يسمعه أن لا إله إلّا هو، ثم شرس الغفلة والإنجذاب إلى الطبيعة يصمّه في إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ ولماذا ؟

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ١٤٩ - أخرج ابن أبي الدنيا والبيهقي في شعب الإيمان عن أبي جعفر عليه قال قال رسول الله عليه: يا عجباً...

﴿ لِيكُفُرُوا بِمَا ءَانَيْنَهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُوا ﴾ اشراكاً قاصداً للكفر بالنعمة، ولكي يأخذوا حرياتهم في التمتع بمتع الحياة ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾ ماذا قدمت أنفسهم وبه يعذبون.

واللام هنا قد تعني الغاية، بياناً للغاية من إشراكهم تقصداً، حيث الإشراك خلاف الفطرة فلا بد من التخلف عنها من غاية.

وأخرى تعني أمر التهديد ك﴿ آعْمَلُواْ مَا شِئْتُمٌ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (١) ﴿ اَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلً ﴾ (٢) والجمع بينهما اجمع وأجمل.

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَيِالْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ اللهِ يَكُفُرُونَ ۞ ﴾:

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٣٥.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَقِ كُذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَنْفِرِينَ ۞﴾:

اللّهم لا أظلم ﴿مِتَنِ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمُ وهم افتروا عليه شركاء وأنداداً، ثم إذا جاءهم الحق التوحيد بوحي منه كذبوا به ﴿النِّسَ﴾ إذا ﴿فِي جَهَنَمَ مَثْوَى﴾ ومأوى ومقاماً ﴿لِلْكَنفِرِينَ﴾ كما كانوا آوين إلى جهنم الكذب والتكذيب، ثاوين في كفرهم بالله العظيم! وهنا خير ختام في السورة بخير الأنام وهم المجاهدون في الله، المحسنون:

﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَّا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴿:

وقد يختلف ﴿ جَهَدُوا فِينَا ﴾ عن «جاهدوا في سبيلنا» حيث الأول أخص، والجهد في جهاده أمس، وعبارة أخرى عن ﴿ جَهَدُوا فِينَا ﴾: جاهدوا في الله كما ﴿ وَجَهِدُوا فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ أَ المخاطب فيها أهل الله المخصوص حيث تتلوها - ﴿ هُوَ الْجَنَبُكُمُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُم فِي الرّبَوقُ شَهِيدًا وَلَي اللّهِ الْحَصوص حيث تتلوها - ﴿ هُو الْجَنَبُكُم وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُم فِي الرّبَوقُ شَهِيدًا فَي الرّبَوقُ شَهِيدًا عَلَيْكُم وَلَا اللّهُ الْحَدُونُ الرّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُم وَتَكُونُوا شُهَدَا مَنَ النّاسِ . . . ﴾ (٢) (٣).

ففي (٣٠) موضعاً من القرآن المذكور فيها المجاهدة بصيغها المختلفة لا نجدها في الله إلّا في هاتين، ثم البقية بين في سبيل الله أم مطلقها بالأموال والأنفس أماذا؟ مما يدل على أن المجاهدة في الله هي القمة المرموقة منها بين درجاتها.

فهنا جهاد في سبيل الله يؤمر به كل من يؤمن بالله، ثم جهاد في الله

سورة الحج، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٧٨.

يؤمر به أهل الله الخصوص، فيعدهم هنا ﴿لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلُناً ﴾ وهي غير سبيل الله الواضحة لكل من يجاهد فيها.

فالسبل الربانية الغامضة التي لا يهتدي إليها إلّا بالجهاد في الله، وهي عدة حسب عدّات الجهاد في الله عدّاته، إنها ليست سبيل الله المعروفة لكافة المكلفين المأمورين بالجهاد فيها.

إذاً فللجهاد ترتيب ثلاثي: في سبيل الله - في الله - ثم الاهتداء إلى سبل الله، والمحسنون هنا هم ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا . . . وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ معية الرحمة الواصبة التي فيها هداية سبل الله معرفية وعلمية وعملية أماهيه، وهي بصيغة أخرى جنّة معرفية.

ثم «في الله» و«فينا» كما تختلفان رتبة عن ﴿فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَذَلَكُ بِينِهما، فقد يفوق الجهاد في الله – كما في آية الحج للوسطاء الشهداء بين الرسول والأمة – يفوق الجهاد فينا كما هنا.

فهو في الله لا يعني إلّا الله لأنه الله، جهاداً معرفياً أو عملياً، وهو فينا قد يعني صفات الله كما وأسماؤه الحسنى حيث الجمع في «فينا» كاضرابها يعني جمعية الصفات، ثم هو في سبيل الله أدنى الجهاد مهما عم التكليف به لكافة المكلفين.

ف ﴿ وَاللَّذِينَ جَنهَدُوا فِينا ﴾ هم الوسط بين الذين جاهدوا في الله والذين جاهدوا في الله والذين جاهدوا في سبيل الله، والجهاد في الله بجمعية صفاته، ألّا ينحو فيه المجاهد إلّا منحاه، تغافلاً عن نفسه ومناها إلّا إياه، متديناً إلى الله متدلياً بالله، وعند ذلك ﴿ لَنَهَ دِينَا الله ككل ، لأنه استخدم جهاده «فينا» ككل ، وأن ليس للإنسان إلّا ما سعى .

وهكذا يعدنا ربنا - ومن احسن من الله وعداً - إن الجهاد في الله يخلّف الاهتداء إلى سبل الله، وهي سبل السلام على ضوء نوره وكتابه

المبين، بنبيين رسوله الأمين: ﴿...قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُّ مُبِينٌ ۚ ﴿ ...قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهُ مَنِ النَّبَعَ رِضْوَانَكُمْ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾ (١).

فالجهاد في الله هكذا سبيل إلى ﴿ سُبُلْنَا ﴾ وهي سبيل إلى «صراط مستقيم» وهو الغاية المرموقة المقصود للسالك إلى الله، والطرق إلى الله بعدد أنفاس الخلائق! فهناك سبل المرسلين: ﴿ وَمَا لَنَا أَلَّا نَنَوَكَ لَ عَلَى اللهِ وَقَدْ هَدَننا سُبُلَنا وَلَصَيْرَنَ عَلَى مَا ءَاذَيْتُمُوناً وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ الْمُتَوَيِّلُونَ ﴾ (٢).

وهنا سبلهم وكافة المجاهدين ﴿ لَنَهْدِينَهُمْ شُبُلُنّا ﴾ ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِسْكِنِ إِلّا مَا سَعَىٰ ﴾ (٣) ، ثم: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلَ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴿ وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلَ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴿ وَ لَهُ المُحاهدات والارتياضات غير الموافقة لشرعة القرآن هي كلها هباء وخواء ، قالة أم حالة أم فعالة ، فه لا قول إلا بعمل ، ولا قول ولا عمل ولا نية إلا بإصابة السنة ، وهي سنة الله على ضوء القرآن والسنة .

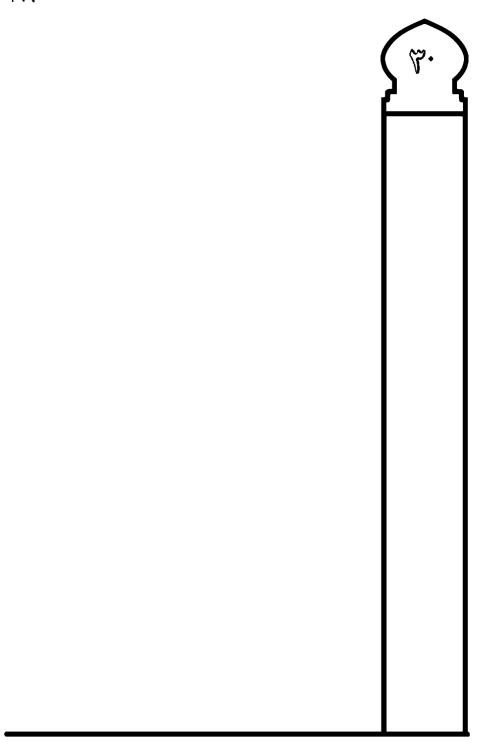


سورة المائدة، الآيتان: ١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.



## مكيّة وآياتها ستّون

## بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الَّمْ اللَّهُ عَلِيَتِ ٱلرُّومُ اللَّهُ إِنَّ أَذَنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنَ بَعْدِ غَلِيهِمْ سَيَغْلِبُونٌ ﴿ فِي بِضِعِ سِنِينَ لِلَّهِ ٱلْأَمْـرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَهِذِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونُ ﴿ إِنَصْرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ مَن يَشَأَّهُ وَهُوَ ٱلْعَكَزِيرُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَعْدَ ٱللَّهِ لَا يُغْلِفُ ٱللَّهُ وَعْدَمُ وَلَكِئَ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّ يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ غَلِمُونَ ﴿ أَوَلَمْ يَنَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِمِمُ مَّا خَلَقَ اللَّهُ ٱلسَّمَلَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ۖ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَآيِ رَبِّهِمْ لَكَنفِرُونَ ﴿ إِلَّ أَوْلَة يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا أَكْثَرُ مِمَّا عَمَرُوهَا وَيَحَاءَنْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوٓ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ إِنَّ مُكَ كَانَ عَلِقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَتَعُوا الشُّوَأَى أَن كَذَّبُوا بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ ۞ ٱللَّهُ يَبْدَقُواْ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﷺ وَبَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُبْلِشُ ٱلْمُجْرِمُونَ ۞ وَلَمْ يَكُن لَّهُم مِّن شُرَّكَآبِهِمْ شُفَعَتْۋُأ وَكَانُواْ بِشُرَكَآبِهِمْ كَنفِرِينَ ﴿ وَيَوْمَ نَقُومُ

السّاعَةُ يَوْمَبِذِ يَنَفَرَّوُرَكَ ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِلُواْ الصَّالِحَاتِ
فَهُمْ فِي رَوْضَكَةِ بُحُبُرُوكَ ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِاَيْدَيْنَا وَلِقَآيِ
الْآخِرَةِ فَأُولَتَهِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴿ فَسُبْحَنَ اللّهِ حِينَ تُمْسُونَ
وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ فَي وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَنَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ لَنْهُمُونَ اللّهِ ﴾

سورة «الروم» هي المنقطعة النظير بين سائر السور القرآنية تسمّياً بإسم قطر من أقطار الأرض، في حين لم تسمّ سورة بقطري الوحي القرآني مكة والمدينة، وعلّ ذلك الإختصاص لملابسة خاصة وقت نزولها تقتضي تلك التسمية، هي إن غلب الروم الموحدين في أدنى الأرض من المشركين الإيرانيين كان قد قوى ساعد المشركين في الجزيرة أن غلبوا إخوانهم، وكسر ساعد المسلمين إن غلب إخوانهم من أهل الكتاب، فليسمّ الروم غالباً ومغلوباً جبراً لذلك الكسر في نفوس المسلمين، وزيادة تحمل ملحمة غلب الروم على الفرس في بضع سنين.

وليست لتقف السورة - بعد - على تلك الغلبة الموعودة في حدود ذلك الحادث الجلل، فإنما هو مناسبة وقتية لينطلق بهم فيها إلى آماد أوسع من غلب المسلمين مشركي الجزيرة، ويا له ولغلب الروم من قِران عجيب إذ غلبوا في بدر وهم أذلة، وغلب معهم الروم بعد تسع من ذلك الوعد على الفرس، وهم أذلة و الأَمْرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعَدٌ وَيَوْمَهِ فِي يَقْرَبُ الْمُؤْمِنُونُ فَي يَضَرِ اللهِ .

ويا له من غزير النصر الموعود والمسلمون في مكة مهددون مستضعفون، تتواتر عليهم النوازل السوء في كل الحقول، وليسوا يعتمدون إلا على نصر من الله وروح ورضوان!

هي الثانية في المكيات الأربع حسب ترتيب التأليف، والثالثة بعد الأولى منها وهي البقرة المدنية الوحيدة في ﴿الْمَرَ﴾ والمجموع خمس رمزاً إلى ما يعرفه من خوطب بها فإنها من مفاتيح كنوز القرآن.

﴿ غُلِيَتِ ٱلرُّومُ ۗ ۞ فِي آدَنَى ٱلأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ غَلَيْهِمْ سَيَغْلِبُونُ ۞ :

﴿ اَلْأَرْضِ ﴾ هنا هي أرض الحجاز بقرينة الروم، وهم قوم كانوا يسكنون ساحل البحر الأبيض المتوسط بالمغرب، لهم امبراطورية شاسعة إلى أعماق الشامات وهي سوريا والأردن والقدس ولبنان والعراق الحالية.

ف ﴿ أَذَنَى ٱلْأَرْضِ ﴾ هي الأدنى من الروم إلى الحجاز، فقد غلب الروم في عقر بلادهم بأبعد الأعماق، أن حلّقت حرب الفرس على الروم كله فغلبت عليهم في أدناها إلى الحجاز وهي أبعدها من الفرس، مما يدل على آماد الانكسار الشامل كل بلادهم: و﴿ غَلَبِهِم ﴾ هنا مصدر بمعنى المفعول إذ احتفت بـ ﴿ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ \* . . . سَيَغْلِمُونُ ﴾ ، وغلبهم عليهم بعدما غلبوا، في أصلها وفي الوقت المحدد ﴿ بِضِع سِنِينَ ﴾ تحمل ملحمتين اثنتين، أن يقوم هؤلاء المكسورون المحطمون عن بكرتهم على سوقهم لحد سيغلبون كما غلبوا، وذلك في أقل من عشر سنين وهي التسع الموافي لغلب المسلمين في بدر، قراناً منقطع النظير في غلب الضعفاء المؤمنين على الأقوياء الأغوياء المشركين، وهذان لا يلائمان التقويمات العسكرية في نفس الوقت الذي غلبت الروم انهم ﴿ سَيَغْلِمُونَ ﴿ فَي بِضِع سِنِين ﴾ .

﴿ فِ بِضْعِ سِنِينَ لِلَّهِ ٱلْأَسَرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَهِـ لِمِ يَفْـرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونُ لَهُ بِنَصْرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ مَن يَشَكَأْءُ وَهُوَ ٱلْعَكَذِيْزُ ٱلرَّحِيمُ ۖ ﴾:

﴿ بِضَعِ﴾ هي مادون العشرة، من ثلاثة إلى تسعة، كما في السنة (١) وفي

<sup>(</sup>١) في الدر المنثور ٥: ١٥١ - أخرج في أحاديث عدة عن النبي الشيخ أن البضع ما بين الثلاث إلى العشر، رواه عنه نيار بن مكرم وقتادة.

اللغة، وهذه نبوءة صادقة بائقة تبشر بتلك الغلبة الفائقة، يعرف الرسول على مداها، مهما لم يحد في ﴿ بِضِع سِنِبُ ﴾ إلا تقريباً قريباً، وعلّه كيلا يفاجاً الوحي بتكذيب في عجالة عارمة، فلقد كانت فارس ظاهرة على الروم مما كان يحبه المشركون، وكان المسلمون يحبون ظهور الروم على الفارس لأنهم أهل كتاب يشاركونهم في التوحيد والإيمان الكتابي، فلما أنزلت ﴿ غُلِبَ الرُّومُ ﴾ قالوا - فيما قالوا -: يا أبا بكر إن صاحبك يقول: إن الروم تظهر على فارس في بضع سنين؟ قال: صدق، قالوا: هل لك أن نقامرك؟ فبايعوه على أربع قلائص إلى سبع سنين فمضت السبع ولم يكن شيء ففرح المشركون بذلك فشق على المسلمين

فذكر ذلك للنبي فقال: ما بضع سنين عندكم؟ قالوا: دون العشر – قال: اذهب وازدد سنتين في الأجل، قال فما مضت السنتان حتى جاءت الركبان بظهور الروم على فارس<sup>(۱)</sup> وقد غلب المسلمون حينه ببدر ففرح بذلك المؤمنون فرحتين<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر أورد بهذا المضمون أو ما يقرب منه أحاديث عدة عن الرسول ﷺ .

<sup>(</sup>۲) المصدر ومما أخرجه فيه بهذا الصدد ما عن ابن عباس في الآية قال: قد مضى كان ذلك في أهل فارس والروم وكانت فارس قد غلبتهم ثم غلب الروم بعد ذلك والتقى رسول الله على مع مشركي العرب والتقى الروم مع فارس فنصر الله النبي في ومن معه من المسلمين على مشركي العرب ونصر أهل الكتاب على العجم، قال عطية وسألت أبا سعيد الخدري عن ذلك فقال: التقينا مع رسول الله في ومشركي العرب والتقت الروم وفارس فنصرنا على مشركي العرب ونصر أهل الكتاب على المجوس فذلك قوله: ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله. وفيه (١٥٢) أخرج ابن جرير عن عكرمة ان الروم وفارس اقتتلوا في أدنى الأرض - قال: وأدنى الأرض يومئذ أذرعات بها التقوا فهزمت الروم فبلغ ذلك النبي في وأصحابه وهم بمكة فشق ذلك عليهم وكان النبي في يكره أن يظهر الأميون من المجوس على أهل الكتاب من الروم وفرح الكفار بمكة وشتموا فلقوا أصحاب النبي في فقالوا انكم أهل كتاب والنصارى أهل كتاب وقد ظهر إخواننا من أهل فارس على إخوانكم إن قاتلتمونا لنظهرن عليكم فأنزل الله والتر في غُلِبَ الزُّومُ في الروم و الروم على الخوانكم على إخواننا فلا تفرحوا - إلى آخر القصة ».

وذلك مما يوحي بترابط وثيق عميق بين الكفر والشر أياً كان وأيان، وكذلك الترابط بين كتلة التوحيد والإيمان.

وهكذا انتبه المؤمنون على عهد الرسول على ضوء دعوته الشاملة أن ليس الإيمان محصوراً بحصار زمان أو مكان كما الشرك، فالكفر ملة واحدة كما الإيمان، فهما خارجان عن كافة الحدود التاريخية والجغرافية والجنسية والقومية أماهيه؟

فالمعركة في صميمها هي معركة الإيمان والكفر بين حزب الله وحزب الشيطان أياً كانوا وأيان، والمسلمون يد واحدة على من سواهم تسعى بذمتهم أدناهم، دون أن تفصل بينهم حدود الزمان والمكان وسائر الأبعاد والألوان، حيث تجمعهم كلمة التوحيد، فلهم إذا توحيد الكلمة في كافة الأعصار والأمصار.

وما أحوج المسلمين اليوم أن يدركوا طبيعة المعركة المتواصلة بين الكتلتين، فلا تلهيهم أعلام مزخرفة زائفة من الضفة الكافرة، المخيّلة إليهم أخزاب متفرقة، فإنهم ككلّ يحاربون الموحدين على العقيدة مهما تنوعت ألوان العلل وقضايا الأسباب.

هنا ﴿ وَيَوْمَهِنِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونُ ﴿ يَنَصِّرِ ٱللَّهِ ﴾ إياهم في الحربين المقارنتين، كما ﴿ يِنَصِّرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ ﴾ الله ﴿ مَن يَشَأَمُ ﴾ فقد حصل بعد الرسول ﷺ في حرب المسلمين الفرس فتغلبوا عليهم وهذا من تأويل آية النصر (١) ثم نصر متواصل للمسلمين ما قاموا بشرائط الإسلام: ﴿ لَن يَضُرُّوكُمُ

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ١٦٨ في روضة الكافي ابن محبوب عن جميل بن صالح عن أبي عبيدة قال: سألت أبا جعفر عليه عن هذه الآية فقال: يا أبا عبيدة إن لهذا تأويلاً لا يعلمه إلّا الله والراسخون في العلم من آل محمد في أن رسول الله في لما هاجر إلى المدينة وأظهر الإسلام كتب إلى ملك الروم كتاباً وبعث به مع رسوله يدعوه إلى الإسلام وكتب إلى ملك فارس كتاباً يدعوه إلى الإسلام وبعثه إليه مع رسوله فاما ملك الروم فعظم كتاب رسول =

إِلَّا أَذَكُ ۚ وَإِن يُقَادِتُلُوكُمُ يُوَلُّوكُمُ الْأَدْبَارُّ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ (١).

﴿ يَنْصُرُ مَن يَشَكَأَةُ ﴾ الله فيشاءه الله، ومن يشاء منهم النصر بتقديم أسبابه فيشاء الله له النصر بأسباب غيبية، ﴿ وَهُو الْعَانِيرُ ﴾ الغالب ﴿ الرَّحِيمُ ﴾ بكتلة الإيمان القائمة بشرائطه، فهناك - إذا ً - على طول الخط انتصارات متصلة الجهات، متشابهة في شروطات حسب القابليات والفاعليات ثم ﴿ الْعَنِقِبَةَ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ (٢).

وعلى أية حال فـ ﴿ لِلَّهِ الْأَمْرُ ﴾ في النصر ﴿ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ ﴾ لا سواه، كما «له الأمر من قبل أن يأمر به وله الأمر من بعد ان يأمر به بما يشاء » (٣) تكوينياً أو تشريعياً.

الله على وأكرم رسوله وأما ملك فارس فإنه استخف بكتاب رسول الله على ومزقه واستخف برسوله وكان ملك فارس يومئذ يقاتل ملك الروم وكان المسلمون يهوون أن يغلب ملك الروم فارس وكانوا لناحيته أرجى منهم لملك فارس فلما غلب ملك فارس ملك الروم كره ذلك المسلمون واغتموا به فأنزل الله بذلك كتاباً قرآناً: ﴿الدَّهُ فَيْبَتِ الزُّومُ . . ﴾ [الروم: ١-٢] يعني غلبتها فارس في أدنى الأرض وهي الشامات وما حولها ﴿وَهُم ﴾ [الروم: ٣] يعني فارس يغلبهم المسلمون ﴿فِي يِضْع سِنِينَ مُن . . ﴾ [الرُّوم: ٤] فلما غزى المسلمون فارس وافتتحوها فرح المسلمون بنصر الله عَنَى الله . . . ﴾ والرُّوم: ٤] فلما غزى المسلمون فارس وافتتحوها فرح المسلمون بنصر الله عَنَى الله .

قال: قلت: أليس الله عَمَّقُ يقول: في بضع سنين «وقد مضى للمؤمنين سنون كثيرة مع رسول الله عَلَيْ وفي إمارة أبي بكر وإنما غلب المؤمنون فارساً في إمارة عمر؟ فقال: ألم أقل لك أن لهذا تأويلاً وتفسيراً، والقرآن يا با عبيدة ناسخ ومنسوخ أما تسمع لقول الله عَمَّقُ : ﴿ يلِلهِ الْأَمْثُرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَمَّدُ ﴾ [الرُّوم: ٤] يعني إليه المشية في القول أن يؤخر ما قدم ويقدم ما أخر في القول إلى يوم يحتم القضاء بنزول النصر على المؤمنين وذلك قوله: ﴿ وَيَوْمَهِـنِ يَفَـرَحُ الْمُؤمِنُونُ فَي يَضر اللهِ فَي إلىه الروم: ٤-٥] أي يوم يحتم القضاء بالنصر».

سورة آل عمران، الآية: ۱۱۱.

<sup>(</sup>۲) سورة هود، الآية: ٤٩.

 <sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ١٧٠ في الخرائج والجرائح في أعلام الحسن العسكري ﷺ ومنها ما قال أبوها سأل محمد بن صالح أبا محمد ﷺ عن قوله تعالى: ﴿ لِلَّهِ ٱلْأَسْرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَمْدُ ﴾
 فقال:

## ﴿ وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَمُ وَلَئِكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴿:

﴿وَعُدَ اللّهِ ﴾ قد يكون مفعولاً مطلقاً لـ ﴿وَعُدَ اللّهِ ﴾ أم مفعولاً لمثل اسدقوا الله وهو على أية حال تأكيد أن: «سيغلبون الوعد من الله محتوم و ﴿لَا يُغْلِفُ اللّهُ وَعُدَمُ ﴾ حيث الخلف ليس إلّا عن جهل أو عجز أو بخل أو ظلم أو نسيان إمّا ذا من نقص فيمن وعد، والله بريء عن كل ذلك فلا خلف لوعده، فإنه صادر عن علمه وإرادته الطليقة وحكمته العميقة، قادراً على تحقيقه، ولا راد لإرادته، ولا معقب لحكمه، ﴿وَلَكِئَ آكْثُرَ ٱلنّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ وعد الله، ولا أنه لا يخلف الميعاد، وهم غير المؤمنين بالله، انهم لا يعلمون كناس منقطعين عن الأيمان ووحيه وعد الله وإنجازه، فحقاً إنهم لا يعلمون، وإنما:

## ﴿ يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ الْحَيَوْةِ الدُّنَّيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ غَفِلُونَ ۞﴾:

هنا ﴿ يَمْلَمُونَ ﴾ بديلاً عن «لا يعلمون» إعلان صارخ أن علمهم هذا جهل أمام العلم الحق الحقيق بالإنسان، ثم هي استثناء عن «لا يعلمون» تستثني ضئيلاً من العلم يختص ظاهراً من الحياة الدنيا، فأصل العلم هو العلم الإيمان الإيقان بالمبدء والمعاد وما بين المبدء والمعاد، من الواجب معرفته أخذاً من المبدء وحياً وسواه، وانتهاء إلى المعاد لقاء للرب.

ثم العلم بالحياة الدنيا إذا كان ذريعة إلى الشعور الكامل بزوالها، ومنظاراً للنظر إلى عواقبها، ومعياراً للعمل الصالح فيها لأخراها، فهو علم بباطنها إبصاراً بها حيث تبصر أصحابها، دون الإبصار إليها كمنتهى وغاية فإنها – إذاً – تعميهم.

هؤلاء الأغبياء إنما ﴿يَعْلَمُونَ ظَنهِرًا مِّنَ الْخَيَوةِ الدُّنَا﴾ فقد يعلم باطنها بملكوتها ويركن - رغم ذلك العلم - إليها، أو يعلم كل ظواهرها ومظاهرها دون باطنها فأجهل بالحق وأنكى، ذرهم يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا، ألم يعلموا أن لها مبدءً ومعاداً؟.

﴿ أَوَلَمْ يَنَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِمِمُ مَّا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّىُ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَآيِ رَثِيهِمْ لَكَيفِرُونَ ﴿ ﴾:

فقضية تكوينهم أن يفكروا كيف كوّنوا ومن كوّنهم ولماذا؟ وأن يتفكروا في أنفسهم - دون اقتصار على ظاهر من الحياة الدنيا - يتفكروا أنه ﴿مّا خَلَقَ اللّهُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمّا إِلّا بِٱلْحَقِي : بسبب الحق وغايته ومصلحته ومصاحبته، وإلّا بـ «أجل مسمى» حيث الكون بنفسه دليل على ضرورة نهايته كما يدل على بدايته للفقر الذاتي فيه، «و» لكن ﴿وَإِنَّ كَثِيرًا مِن النَّاسِ وهم النسناس منهم ﴿ بِلِقَآيِ رَبِّهِم ﴾ في ربوبية الجزاء يوم الآخرة ﴿ لَكَفِرُونَ ﴾ كفراً مصلحاً عامداً، أم تجاهلاً وتغافلاً.

ويكأنهم منفصلون عن نفوسهم الإنسانية إذ انقطعت عن أنفسها وانجذبت إلى ظاهر من الحياة الدنيا، فلا تسمح لهم أن يبصروا بها حتى يتبصّروا وإنما يبصرون إليها فيعمهون كل عاقل ذي نفس إنسانية لمّا يسبر أغوار نفسه وهو يرى خلق الكون، لا بد وأن يرى له غاية مقصودة ترجع إلى الكون نفسه وأنفس نفيسه وهو الإنسان، فلو لم تكن حياة أخرى بعد الدنيا لكان الخلق لغوا، أم لغاية جاهلة قاحلة هي الحياة الدنيا! فكيف إذا هم ﴿يَقْلُمُونَ ظَلِهِرا ﴾ دون كل ظواهرها، ظاهراً من حيونة الحياة ضئيلاً زهيداً قليلاً هزيلاً، متبهجين بها، مخلدين إليها، متمتعين بها، مستزيدين متزايدين بشهواتها وزهواتها، ملتهين بلهواتها، كأنها هي الحياة لا سواها ﴿وَهُمْ عَنِ الْمُورَةِ هُمْ عَنِلُونَ ﴾ .

«هم» الثانية هنا تأكيد أنهم لا سواهم غافلون عن الآخرة، حيث العالم بكل ظواهرها، والعالم بباطن لها أم كل باطن لها، لا بد وأن يذكر الآخرة المتلمعة منها.

ولأن الغفلة ليست إلّا عن أمر حاصل، فلا بد أن العلم بالدنيا كما يحق يضم العلم بحق الأخرى، فالحياة الآخرة علماً بها وتحقيقاً لها هي من محاصيل الحياة الدنيا، حيث النظر الصائب إليها يذكّر الناظر الحياة الأخرى، والعمل الصالح فيها يحضّر حياة الحيوان في الأخرى.

كل ظواهر الحياة الدنيا محدودة معدودة، فضلاً عن ﴿ طَلِهِرًا مِّنَ الْمَيْوَةِ الدَّنِيَ ﴾ مهما بداً لأهلها شاسعاً ناصعاً، والآخرة هي الحلقة الأخيرة الدائبة في سلسلة النشآت الحيوية، فكلما بعدت آماد العلوم والأنظار في هذه الحياة، طليقة عنها إلى حقيقتها الحاضرة والمستقبلة، واتسعت الآفاق في تلك المطلّعات والنظرات، كانت حصيلة العلم بالآخرة أزهى وأضحى، وأصحابها أبصر بالحق الطليق وأبعد عن العمى، وعلى حدّ قول الإمام على علي علي الله في وصفها: «من أبصر بها بصرته ومن أبصر إليها أعمته».

﴿ أُولَةً بَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَفَارُواْ ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكَفَ مَنَا عَمَرُوهَا وَيَمَاءَثُمُ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَاتِ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظَلِمُهُمْ بِاللَّبِيَنَاتِ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَلْكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾:

وإذا لم يعلموا هم في أنفسهم إلّا ظاهراً من الحياة الدنيا إذ لم يتفكرا فيها فغفلوا عن الأخرى ﴿أُولَمْ يَسِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ سيراً آفاقياً بعد التغافل عن السير الأنفسي ﴿فَيَنظُرُوا﴾ نظر التعقل والتفكير والإعتبار ﴿كَيْفَ كَانَ عَنِقبَةُ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ من المشركين أضرابهم ، أن أخذهم عذاب الهون بما كانوا يكسبون وقد ﴿كَانُوا أَشَدٌ مِنهُم قُونً ﴾ عدّة وعدّة ﴿وَأَثَارُوا ٱلأَرْضَ ﴾ إثارة الزرع والعمار ﴿وَعَمرُوها ﴾ وهم كما أنتم والعمار ﴿وَعَمرُوها ﴾ وهم كما أنتم جاءتهم ﴿رُسُلُهُم بِٱلْبِيّنَتِ ﴾ فجحدوا بها ﴿فَمَا كَانَ ٱللّهُ لِيظلِمُهُم أن يعذبهم دون حجة ﴿وَلَذِينَ كَانُوا أَنفُسُهُم يَظلِمُونَ ﴾ بما كذبوا وما عذّبوا .

﴿ ثُمَرَ كَانَ عَنِقِبَةَ الَّذِينَ آسَكُمُوا الشُّوَائِيّ أَن كَذَّبُوا بِعَابَنتِ اللّهِ وَكَاثُوا بِهَا يَسْتَهْزِهُونَ ۞ :

﴿عَنِقِبَةَ﴾ خبر مقدم لـ «كان» فقد يكون اسمها ﴿السُّوَأَيَّ﴾ أم ﴿أَن

كَذَّبُواْ﴾ و«السوأى» مفعول أساءوا، وهي كالحسنى وضدها في المعنى، مؤنث الأسوء: ﴿ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسَوَأَ اللَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ (١) ﴿ لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسَوَأَ اللَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ (١) ﴿ لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسَوَأَ اللَّذِي عَمِلُواْ﴾ (٢).

فالمعنى على كونها الاسم المؤخر أن عاقبتهم أسوء من حاضرتهم، فحياتهم الحاضرة سيئة بكفرهم وعذاب الاستئصال، والحياة العاقبة لهم من الرجعة والبرزخ والقيامة هي السوأى، أن كذبوا بآيات الله، فقد كان السوأى عاقبتهم بما كذبوا، وليست السوأى هي الأسوء من سوئهم لأنه خلاف ﴿وَجَزَّوُا سَيِتَكَةٍ سَيِّتَةٌ مِثْلُها ﴾ (٣) بل هي الأسوء من دنياهم، رغم انها دار الحيوان.

وعلى الثاني، ثم كان التكذيب بآيات الله عاقبة الذين أساءوا السوأى، إن خلّفت سوآهم في سيآتهم أن كذبوا بآيات الله.

ولكن ﴿السُّوَأَى ﴾ لا تصلح مفعولاً لـ ﴿أَسَّتُوا ﴾ فإنها لا تُساء إلّا تحصيلاً للحاصل بل الأحصل، ثم التأنيث لا يناسب المقام، بل هو – إن صح – أساء الأسوء، أي: عملوا الأسوء، كما ﴿وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسَوا الذِّي كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٤).

فالتعبير الصحيح الفصيح عن مفعولية ﴿السُّوَأَيّ ﴿ هُو «عملوا الأسوء» تبديلاً لكل من الفعل والمفعول، ثم يبقى - إذا - ﴿وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْزِهُونَ﴾ عطفاً لا يناسب السبب ﴿أَن كَلَّبُوا﴾ لأنه مع ﴿السُّوَايّ ﴾ ردفاً مفعولياً، لا مع ﴿السُّوَايّ ﴾ ردفاً سبياً.

إذاً فالإسمية لها هي المتعينة، إن الحياة السوأى هي عاقبتهم في رجعة

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت، الآية: ٢٧.

ثم برزخ ثم القيامة الكبرى، رغم أن الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون، وقد بدلوها بسوأى الحياة بما كانوا يعملون.

إن التكذيب بآيات الله والاستهزاء بها هما الحياة الجهنمية في الأولى، حيث يخلّفان أسوء الأعمال بأسوء الأحوال، فعاقبتهم هنا عذاب الإستئصال، وهي الجهنمية الأولى، ﴿ثُمَّ كَانَ عَنِقِبَةَ الَّذِينَ أَسَّتُوا ﴾ هكذا وابتلوا باستئصال هي ﴿الشَّوَائَ ﴾ التي تعقبهم بعد الموت، برزخاً ورجعة وقيامة كبرى، خلاف ما ﴿ لِلَّذِينَ أَحَسَنُوا الْمُشْنَى وَزِيادَةً ﴾ (١).

و (أن كَذَبُواْ...) قد تكون بياناً لـ «أساءوا» دون حاجة إلى تقدير أم سبباً لـ «السوأى» أم هما معنيان جمعاً بينهما، إن إساءتهم هي تكذيبهم واستهزاءهم، وهي هي السبب إن كان عاقبتهم السوأى، وهي أسوء العواقب على الإطلاق دون مفضل عليه هو السوء في الدنيا، أم بمفضل عليه هو عذاب الاستئصال بتكذيبهم، وعلهما معا معنيان، ولمعرفة العاقبة السوءى للذين أساءوا وكذبوا بآيات الله، يؤمرون أن يسيروا في الأرض، دون انعزالية عن ذلك السير المبصر المذكر، ساكنين في أمكنتهم كالقوقعة، أم سائرين في الأرض حيوانياً وشهوانياً، وإنما هو السير الإنساني العاقل الكافل بالإبصار لهؤلاء الغافلين عن المساير والمصاير.

## ﴿ اللَّهُ يَنْدُونُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾:

منه البداية ومنه الإعادة والرجوع إليه في النهاية، إعادة إلى حياة في الأخرى، ثم رجوعاً إلى الله جزاء حساباً، ثواباً وعقاباً، والبداية هنا هي أعم من الإعادة حين يعنى منها الإعادة للحساب كما تؤيده ﴿ثُمُّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ أم هما سيان، حيث يبدأ كل خلق ثم تقوم قيامة الإماتة والتدمير، الشاملة لكل خلق، ثم يعيد الله كل الخلق قسماً للرجوع إليه حساباً، وقسماً

اسورة يونس، الآية: ٢٦.

بلا حساب، بل هو أمكنة السكنى لهم كما في الحياة الدنيا، مهما كانت أوسع كما الآخرة هي أحيا منها.

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِشُ الْمُجْرِمُونَ ۞ وَلَمْ يَكُنَ لَهُم مِّن شُرَكَآبِهِمْ شُفَعَـَّوُا وَكَمْ يَكُنَ لَهُم مِّن شُرَكَآبِهِمْ شُفعَـَّوُا وَكَانُواْ بِشُرَكَآبِهِمْ كَنهِرِينَ ۞﴾:

الإبلاس هو الإياس مع حيرة، وتراه كيف يختص بـ ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ ﴾ وهم آيسون في البرزخ كما عند الساعة؟ علّ الساعة هنا هي ساعة الموت مستمرة إلى ساعة الساعة فهم فيها ككل مبلسون! أم أن إبلاسهم في البرزخ برزخ من الإبلاس وهو إياس مع رجاء، إذ لم يجزوا بعد جزاءهم الأوفى، فقد يبقى لهم رجاء إلى رحمة الله حيث يرون خفيف العذاب، ويوم تقوم الساعة يتم إبلاسهم بما يرون من شديد العذاب ومديده، فاليوم إذاً هو يوم الإبلاس الإفلاس وقد فات رجاء الخلاص ولات حين مناص، ولم يكن في البرزخ كامل الإبلاس، ولم يكن إياسه - إذاً - إبلاساً، إذ كان معه رجاء! وإضافة إلى ذلك الإبلاس الإياس ﴿وَلَمْ يَكُن لَهُم مِن شُرَكاً يِهِم شُفَعَتُوا ﴾ وقد كانوا يرجون شفاعتهم فانقطع الرجاء، إياساً بعد إياس.

وقد تعني ﴿ يُبْلِشُ ﴾ كلا الإبلاسين، من الله ومن شفعائهم ﴿ وَكَانُواْ يَشُرُكَا يَهِم كَافِرِين يوم الدين؟ وصحيح التعبير وفصحيه «كفروا بشركائهم» أو «يكفر بعضهم ببعض»! أم «كانوا قبل الساعة» يوم الدنيا؟ وقد كانوا بهم مؤمنين يرونهم شفعاءهم عند الله! قد تعني «كانوا» بين النشأتين وهم في البرزخ حيث يكفرون هناك بشركائهم، ولكن كفر معه رجاء حيث الشفاعة سلبية وإيجابية لا تظهر إلّا يوم القيامة، ففيه ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَهُم مِّن شُرَكًا يَهِم كافرين.

أم إن «كانوا» تعبير ماض عن مستقبل متحقق الوقوع، عناية إلى كفرهم بهم يوم الدين، أم هي تشمل كفرهم بهم في البرزخ والأخرى.

## ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَبِذِ يَنَفَرَّقُونَ ﴿ ﴾:

هؤلاء المجرمون يتفرقون عن المؤمنين: ﴿وَأَمْتَنَاؤُوا الْيَوْمَ آيُّهَا الْمُجْرِمُونَ﴾ (١) خلاف ما كانوا يحسبون: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَحُواْ السَّيِّعَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَاءَ تَحْيَلُهُمْ وَمَعَاتُهُمْ سَاءً مَا يَعْكُمُونَ﴾ (١).

كما هم يتفرقون فيما بينهم وبين شركائهم، وبينهم وبين أنفسهم، تفرقاً عن الحب يـ وم الـ دنـــا، حـــث ﴿ الْأَخِلَاءُ يَوْمَ نِنِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ إِلَّا الْمُنَّقِينَ ﴾ (٣) فتفرق الفرار بعضهم عن بعض ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْذَهُ مِنْ لَنِهِ ﴿ قَالَهِ وَأَبِهِ وَأَبِهِ وَأَبِهِ وَأَبِهِ وَالْمَا وَمَن التفرق الأولى . ومن التفرق الأولى :

## ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُوا ٱلصَّلِحَتِ فَهُمْ فِي رَوْضَكُو يُحْبَرُونَ ﴿ ﴾:

الروضة هي مستنقع الماء والخضرة وهي في الجنة: ﴿... وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فِي رَوْضَاتِ الْجَنَاتِ لَمُهُم مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِم ذَالِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكِيرُ ﴾ (٥) و ﴿رَوْضَاتِ الْجَنَاتِ ﴾ هي محاسنها وملاذها بمياهها وخضرها وسائر مشتهياتها مادية وسواها.

و ﴿ يُحَبِّرُونَ ﴾ من الحبر: الأثر المستحسن، فقد تعني انهم يظهر عليهم حبار نعيمهم ككلّ من ملاذ سمعية وبصرية وذوقية ولمسية وشمية أمّاهيه من مادية أو روحية دون إبقاء، فإنهم هناك ضيوف الله وفي دار كرامة الله، فلا حدّ لحظوتهم.

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٥٩

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) سورة عبس، الآيات: ٣٤-٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الآية: ٢٢.

ليس إنهم يلتذون بما كان محرماً عليهم يوم الدنيا، بل بالحلّ المستدام بكل وثام وإكرام وقد قال رسول الله في «إذا كان يوم القيامة قال الله: أين الذين كانوا ينزهون أسماعهم وأبصارهم عن مزامير الشيطان ميزوهم في كثب المسك والعنبر ثم يقول للملائكة أسمعوهم من تسبيحي وتحميدي وتهليلي، قال: فيسبحون بأصوات لم يسمع السامعون بمثلها قطاه(١).

أجل وليس الصوت الحسن محرماً هنا لحسنه، وانما هو الملهي حسناً وسواه، وهو مزمار الشيطان<sup>(٢)</sup> دون ذكر الرحمن في قرآن وسواه حيث التحسين فيه مرغوب مرحوب، وتلك هي ضفة الايمان:

﴿وَأَمَّا اَلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِنَايَئِنَا وَلِقَآيِ اَلْآخِرَةِ فَأُولَئَبِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﷺ:

وأين محضرون في العذاب ومحبرون في روضة الثواب؟ رحمة على رحمة وعداباً فوق العذاب؟

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٥٣ - أخرج الديلمي عن جابر قال قال رسول الله الله المحدد المحكيم الترمذي في نوادر الأصول عن أبي هريرة قال قال رجل يا رسول الله الله يرجل الله المحدد حببت إلى الصوت الحسن فهل في الجنة صوت حسن؟ فقال: أي والذي نفسي بيده إن الله يوحي إلى شجرة في الجنة أن اسمعي عبادي الذين اشتغلوا بعبادتي وذكرى عن عزف البرابط والمزامير فترفع بصوت لم يسمع المخلائق بمثله من تسبيح الرب وتقديسه، وفيه أخرج المحكيم الترمذي عن أبي موسى الأشعري قال قال رسول الله على من استمع إلى صوت غناء لم يؤذن اله أن يسمع الروحانيين في الجنة، قيل ومن الروحانيون يا رسول الله على قال: قراء أهل المحنة.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٧١ عن المجمع بسند متصل عن أبي أمامة الباهلي ان رسول الله على قال: ما من عبد يدخل الجنة إلا ويجلس عند رأسه وعند رجليه ثنتان من الحور العين تغنيانه بأحسن صوت سمعه الانس والجن وليس بمزمار الشيطان، ولكن بتمجيد الله وتقديسه». وفيه عن أبي الدرداء قال كان رسول الله الله يذكر الناس فذكر الجنة وما فيها من الأزواج والنعيم وفي القوم أعرابي فجثا لركبته وقال يا رسول الله الله هل في الجنة من سماع؟ قال: نعم يا أعرابي، ان في الجنة نهراً حافتاه الأبكار من كل بيضاء يتغنين بأصوات لم تسمع الخلائق بمثلها قط فذلك أفضل نعم الجنة، قال الراوي سألت أبا الدرداء بم يتغنين؟ قال: بالتسبيح.

﴿ فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ۞ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ۞ :

"سبحان" اسم مصدر وهو التسبيح وقد جعل علماً له ويستعمل استعماله، ولكن حاصل المصدر ملحوظ معه على أية حال، وهو هنا مفعول محذوف هو طبعاً سبّحوا أو أسبح أم هما، إن الله يسبح نفسه تنزيهاً عما لا يناسب ساحته، ويأمرنا كذلك ان نسبحه كما سبح هو نفسه، ولكن ﴿حِينَ ثُسُونَ ﴾ تؤصّل تسبيحنا له إذ هو تعالى لا يسبح نفسه – فقط – في هذه الأوقات، وإنما نحن نسبحه فيها كما هو يسبح نفسه دوماً ودونما انقطاع بآياته الآفاقية والأنفسية إمّا هيه من خلقه تسبيحاً منفصلاً، كما وان ذاته وصفاته ذاتية وفعلية تسبيحات لنفسه المقدسة.

﴿ فَسُبْحَنَ ﴾ هنا تفريع على ما قدّم من مشاهد الدنيا والآخرة لضفّتي الإيمان والكفر، بفوز المؤمنين أنهم ﴿ فِي رَوْضَكِ يُحْبَرُونَ ﴾ وخوض الكافرين في الجحيم انهم ﴿ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴾ ، إذا كانت عاقبة الذين أساءوا السوأى وعاقبة المؤمنين الحسنى ﴿ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ ﴾ أيها المؤمنون . . .

﴿ فَسُبِّحُنَ ٱللَّهِ ﴾ هنا يحلّق على الأوقات الرئيسية المؤقتة للمفروضات الخمس الرئيسية، وعلى هوامشها سائر الأوقات حيث تتبعها.

﴿ وَلَهُ الْحَمَّدُ ﴾ تختص الحمد لله بالله في كل مكان المعبر عنه بالسماوات والأرض، وقد توسطت «له الحمد» لأمكنتها بين سبحان الله في أزمنتها، تحليقاً للحمد له على كل زمان ومكان دون إبقاء، فهي جملة معترضة في أدب اللفظ، وصحيحة بدورها في حدب المعنى.

ولأن ﴿ فَسُبْحَنَ ٱللَّهِ ﴾ هي بإمكان المكلفين بها ككلّ ، تاتي هنا بظاهرة الأمر ، ولكن الحمد لله ليست هي بإمكان الكل لأنها وصف له ايجابي

ف ﴿ سُبَحَن اللّهِ عَمّا يَصِغُونَ ﴿ إِلّا عِبَادَ اللّهِ الْمُعْلَصِينَ ﴿ اللّهِ عَمّا يَصِغُونَ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهِ الْمُعْلَصِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللّ

فَ ﴿ حِينَ تُمْسُونَ ﴾ هي العصر المحدّد في النهاية بغروب الشمس، كما ﴿ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ هي الفجر المحدد بطلوعها: ﴿ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَيِّكَ فَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُومٍ أَ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلنِّيلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى ﴾ (٢) - ﴿ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَيْكِ فَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقِبْلَ ٱلْفُرُوبِ ﴿ أَيْ وَمِنَ ٱلنَّيلِ فَسَيِّعَهُ وَأَدْبَكَرُ ٱلشَّجُودِ ﴿ أَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

هنا وهناك نؤمر بالتسبيح بالحمد، حيث التسبيح وهو الأصل في ذكر الله في صلاة وسواها، إنه يستكمل بالحمد، أن نحمده مسبحين إياه عما لا يحمد حمده به من صفات زائدة على الذات، أو محدودة بحدود أفكارنا وعقولنا، فحين نقول «لا يجهل» فقد سبحناه مجرداً، وحين نقول «هو العالم» علينا أن نحوله إلى أنه لا يجهل، فالأصل الشامل في حمدنا له هو تسبيح بالحمد، الراجع إلى سلب، كما التسبيح المجرد سلب، فلا نملك تجاه الله إلا معرفة السلبيات ولا سبيل لنا إلى تفهم ايجابيات الصفات لا الذاتية منها ولا الفعلية، اللهم إلا طرفاً منها سطحياً حين نسبر أغوار الكون في آياته الآفاقية والأنفسية.

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيتان: ١٥٩، ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة ق، الآيتان: ٣٩، ٤٠.

﴿حِينَ تُمْسُونَ﴾ هنا هي وقت العصر، وعلّه يتقدم هنا على سائرها حيث الإنسان خالص – في الأكثر – عن أشغاله فيه، فعليه أن يسبح الله فيما حصل وما هو حصّل، أن ليس من الله في أيّ منهما قصور أو تقصير.

ثم ﴿وَعِينَ تُصْبِحُونَ﴾ علينا أن نسبّحه حين ندخل في الصباح وهو الفجر الصادق، ونتبنى الفجر إلى العصر وإلى فجر آخر تسبيحاً لله.

ثم بينهما وهما ركناً الأوقات الخمسة ﴿وَعَشِيّا﴾ بالعشائين المفصول بينهما بقدر وهو ساعة أو سويعات كما يستفاد من آية النور ﴿وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةِ الْعِسْرَ ﴿وَجِينَ تُظْهِرُونَ﴾ والإنسان غارق في خضم الأشغال، مارق عن عبادة ربه بطبيعة الحال، فليحلق التسبيح بحمد الرب هذه الأوقات الرئيسية على مختلف درجاتها ودرجات الصلوات فيها، وأفضلها حسب آية الأسرى قرآن الفجر، وضمن آية الصلاة الوسطى صلاة الظهر، أم صلاة الجمعة الوافية للظهر، وعلى حد المروي عن الرسول في الآية هي الصلوات التي امرني ربي بها(٢).

كما يحلق حمده على كل الكائنات ﴿وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ﴾.

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٧٢ في من لا يحضره الفقيه وروى عن الحسن بن علي بن أبي طالب عليه أنه جاء نفر من اليهود إلى النبي على فسأله أعلمهم عن مسائل فكان فيما سأل قال: اخبرني عن الله عَمَلُهُ لأي شيء فرض هذه الخمس الصلوات في خمسة مواقيت على أمتك في ساعات الليل والنهار - إلى ان قال على فوعدني ربي أن يستجيب لمن دعاه فيها وهي الصلات التي أمرني ربي بها في قوله: ﴿ فَمُبْحَنَ اللهِ. . . ﴾ [الروم: ١٧].

وفي الدر المنثور ٥: ١٥٤ جاء نافع بن الأزرق إلى ابن عباس فقال: هل تجد الصلوات الخمس في القرآن؟ قال: نعم فقرأ هذه الآية - وأخرج ابن أبي شيبة وابن جرير وابن المنذر عن ابن عباس قال: جمعت هذه الآية مواقيت الصلاة.

﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَقَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُحْيِى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَأَ وَكَنَالِكَ تُخْرَجُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لِتَسَكُنُوٓاْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةَ وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ إِنِّ وَمِنْ ءَايَدْيِهِ. خَلْقُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْذِلَتْ ٱلسِّنَدِحُمْ وَأَلْوَنِكُورٌ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنتِ لِلْعَكِلِمِينَ ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ، مَنَامُكُم بِٱلَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَآبَنِغَآ أَوْكُم مِّن فَصَّلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَاتٍ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَكُمْ مِي الْمَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَيْحِي، بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنْ فِي ذَلِكَ لَايَنَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيمِ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلأَرْضُ بِأَمْرِوبً ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُد غَنْرُجُونَ ۞ وَلَهُمْ مَن فِي السَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ كُلُّ لَهُمْ قَانِنُونَ ﴿ وَهُوَ الَّذِى يَبْدَقُواْ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَبُ عَلَيْهُ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيثِ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهُ ضَرَبَ لَكُم مَّثَكَّلًا مِّنْ أَنفُسِكُمُّ هَل لَّكُم مِّن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُّكُم مِّن شُرَكَآءَ فِي مَا رَزَقَنَكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآءً تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَنَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ أَنَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا أَهْوَآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَا لَمُهُ مِّن نَّصِرِينَ ﴿ ﴿ اللَّهُ مَا لَهُم مِّن نَّصِرِينَ ﴿ ﴿ اللَّهُ

﴿ يُغْرِجُ ٱلْحَقَ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْحَيْ وَيُغْمِى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَلِكَ تَخْرَجُونَ ﴿ ﴾ :

سنة دائبة ربانية لا تني وتفشل لحظة واحدة، خارقة مكرورة على أية حال قد لا نحسبها خارقة لطول الألفة، وهي إخراج الحي - نباتياً أو حيوانياً أو إنسانياً - من الميت، وإخراج الميت كذلك من الحي، بصورة عامة في كل كائن ميت وحي، ثم بصورة خاصة: ﴿وَيُمُّي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوِّتِهاً ﴾ حسب اختلاف الفصول ﴿وَكَذَلِكَ ﴾ الذي يخرج الحي ويحيى الأرض أنتم ﴿ يُخْرَجُونَ ﴾ من أجداثكم أحياء، ثم وكما أنه يحيي الأرض هنا لصالح الحيوية الدنيوية بصورة عامة، ثم خاصة هي إحياءها بالعدل (١)، كذلك يحييها بعد قيامتها لصالح الحيوية الأخروية بكل عدل ﴿وَلِكَ ٱلذَارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِي ٱلْحَيَوانُ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

فإحياء الأرض بمن عليها بالحياة الحيوان أحرى من إحياءها بالحياة الدنيا ﴿وَكَذَالِكَ تُخْرَجُوكَ ﴾ عند إحياءها بعد إماتتها، إخراجاً لكم أحياء عن أرض تحيى بعد موتها.

إذاً فليس الإحياء بعد الموت بدعاً من الإحياء غريباً يستغربه الناكرون، بل هو قريب لكل من ألقي السمع وهو شهيد، فيستقر به المؤمنون انكم: كذلك ﴿ تُخْرَجُونَ ﴾:

﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُم مِّن ثُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرُ تَنتَشِرُونَ ۞ : ومن آيات إخراجكم كذلك بعد ما تموتون ﴿ أَنْ خَلَقَكُم . . . ﴾ فمن الذي

 <sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ١٧٣ في الكافي عن أبي إبراهيم ﷺ في يُحْي ﴿ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا ﴾ [الروم:
 ١٩] قال: ليس يحييها بالقطر ولكن يبعث الله رجالاً فيحيون العدل فتحيي الأرض لإحياء العدل ولإقامة العدل فيه أنفع في الأرض من القطر أربعين صباحاً.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٦٤.

يقدر أن ينكر خلقه من تراب، إخراجاً له حياً من ميت التراب ﴿ثُمَّ إِذَا ﴾ بمفاجأة تعيشونها على مدار الحياة ﴿أَنتُم بَشَرُّ تَنتَثِرُونَ ﴾ لحاجياتكم الحيوية.

و ﴿ ثُمّ ﴾ هنا كما في ﴿ ثُرُ أَنشَأَنَهُ خُلُقًا ءَاخًر ﴾ (١) تراخي بين خلقه من تراب ونفخ الروح فيه، والمفاجأة هي حصول أمر غير مترقب: انتشار البشر الحي من التراب الميت، ولكنها متواترة طول الحياة وكذلك تخرجون، و ﴿ خُلَقَكُم ﴾ هنا الخلق الأوّل وهو آدم حيث خلق طفرة دون تحولات من تراب، وكذلك خلق بنيه فإنهم ككل مخلوقون من عناصر ترجع إلى التراب بتحولات، بل وهو القدر المعلوم هنا من ﴿ خُلَقَكُم ﴾ لمكان ﴿ ثُدَّ إِذَا أَنشُر بَشُرُ تَنتُنِرُونَ ﴾! - ترى أن أصل الإنسان - فقط - التراب؟ ولزامه في خلقه في كل أطواره السالفة - لإنشائه خلقاً آخر - الماء، وكما في آية أخرى ﴿ خُلَقَكُم يِن طِينٍ ﴾ (٢)؟

علّه لأن التراب هو الأصل بينه وبين الماء، ولا تعني ﴿مِّن تُرَابِ﴾ انحصار أصله فيه، وإنما كأصل ميت كما الماء ميت مثله، ثم انتشر البشر بين الميتين حيّاً.

ثم التراب يعم رطبه - وهو الطين - ويابسه وهو غير المبتل، فلا يخص الثاني حتى يكون نصاً في غير المزيج بالماء.

أو ليس بأحرى أن يخلقكم بعد موتكم وأرواحكم حية، رجعاً لها إلى أصول أبدانكم فإذا أنتم إلى ربكم تحشرون لتحصلوا على محاصيل حياة التحصيل: ﴿لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾؟! فهذه الخارقة الربانية المتواترة المتلاحقة آية من آيات القدرة البارعة كأصل، وآية انكم كذلك ﴿ يُحْرَبُونَ ﴾ لأنه فرع تلك القدرة.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٢.

﴿وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَنَجًا لِتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَوَدَّةُ وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ بَنْفَكُرُونَ ۞﴾:

هذه آية للقدرة الرحيمية الإلهية وإنكم تخرجون، تحمل آيات لقوم يتفكرون، وهذا تعبير رفيق رقيق عن أعمق العلاقات بين الزوجين بما جعل الله، التقاطاً لصورتهما من أعماق القلب وأغوار الحس كما ألقاها الله، إلفاتاً إلى أعظم النعم الحيوية المعيشية لقبيل الإنسان أياً كان وأيان ﴿فَإَيّ مَالَاّمِ رَبِّكُما تُكَذِّبَانِ﴾ (١)؟

﴿ أَنَّ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمُ أَزْوَجًا ﴾ و «كم» هنا تعني كل البشر من أنثي وذكر، فقد خلق لكل من نفسه زوجاً، فللذكر زوج الأنثى وللأنثى زوج الذكر، حيث الزوج هو القرين وأقرن القرناء للحياة الإنسانية هم الأزواج، تأسيساً للحياة البيتية العائلية، التي تنشأ منها كل المجتمعات الإنسانية الأخرى.

واللام في ﴿ لَكُم ﴾ للانتفاع حيث ينتفع كل زوج من زوجه مختلف منافع الزوجية، دون اختصاص بالذكور من الأناث، كما أن «كم» تشملهما دون اختصاص، فقد جهز كل بجهاز لا يتم فاعليته إلا بقرنه بالآخر، لواقع اللذة المرغوبة جنسيا، وحاصل الولائد التي هي استمرارية لحياتهما وأنس لهما وعضد في حاجيات الحياة، ويا لكل منهما من تركيب نفسي وعصبي وعضوي، لوحظت فيه رغائب كل بتلبياتها، ائتلافاً وامتزاجاً على طول الخط، ولإنشاء حياة جديدة تتمثل في جيل جديد يستمر به الوالدان.

وذلك الافتقار لكلّ إلى الآخر جنسياً وولادياً هو الذي يحرّك كلا إلى الآخر، ويحمّل كلّا عبء الحياة الزوجية للآخر وهما يتقبلانها بكل إقبال وإجمال.

سورة الرحمن، الآية: ١٣.

و «من» هنا جنسية تعني المجانسة بين الزوجين، لا النشوية إذ لم ينشأ كلّ من الآخر، والزواج محرم بين ناشئ من آخر وهو الولادة قريبة أم بعيدة.

ولماذا ﴿ غَلَقَ لَكُم مِن أَنفُسِكُمُ أَزْوَجًا ﴾؟ ﴿ لِلسَّكُنُوا ۚ إِلَيْهَا ﴾ حيث الزوج لا يسكن إلى زوجه من غير جنسه، مهما انفلت إليه أحياناً كما في زواج بين الإنس والجن، فإنها فلتة لا تدوم، والحياة الزوجية هي حياة السكن الدائبة.

فقد ﴿ غَلَقَ ﴾: لتسكنوا ﴿ لَكُم ﴾: لتسكنوا - ﴿ مِّنْ أَنفُسِكُم ﴾ - ﴿ لِلسَّكُنُولُ ﴾ فالسكن الحيوي عن ضربات الحياة الدنيوية واضطراباتها هو - بالفعل الغاية المقصودة من ﴿ غَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُم ﴾ مثلث من الآيات الرحمات تنحو منحى سكون الحياة عن اضطرابات ، ولأن مجرد الخلق لكم لتسكنوا لا يكفي وثاماً تاماً بين الزوجين تاماً ، والرابطة الجنسية غير كافلة بتحمّل مشاق الحياة العائلية ، لذلك :

﴿ وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ تحكيماً لتلك العلاقة الوطيدة بين الزوجين، فالمودة - كما يتلمح من آياتها - هي المحبة الظاهرة في العمل، وكصراح لهذه اللمحة ﴿ إِنَّ رَقِى رَحِيثُ وَدُودٌ ﴾ (١) حيث الودّ بعد الرحمة ليس رحمة مجردة، إذاً فهو الرحمة البارزة واقعياً.

والمودة المجعولة بين الزوجين ظاهرة في عشرتهما إن لم يحصل مانع في البين، فالحياة الزوجية الودية تشغل - لو لا الموانع - مشاعرهم وأعصابهم، قالاتهم وفعالاتهم وكل اتصالاتهم وانفصالاتهم، وحقاً يروى عن رسول الهدى انه «ما يعدل الزوج عند المرأة شيء» (٢)، ثم «ورحمة» قد

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٧٤ في الكافي أحمد بن محمد عن معمر بن خلاد قال سمعت أبا الحسن ﷺ يقول: قال رسول الله ﷺ لابنة جحش: قتل خالك حمزة، قال: فاسترجعت وقالت: =

تعني بعد «مودة» الرحمة الزائدة بعد الولادة بالولائد وبين الوالدين، أم هي تأثر نفساني إيجابياً بمودة، وسلبياً حين يرى الزوج زوجه بحاجة مدقعة أمّاهيه من حرمانات، فيحاول في جبرها قدر المستطاع، كما بالنسبة للولائد الصغار ولافتقارهم وصغارهم.

ومن ناحية أخرى كلما ولّى الشباب توارى معه الجمال، وضعفت القوة الجنسية، والذرية تجبر ذلك التواري والانكسار حيث تظهر أنوار الرحمة المتوارية وراء ظلمة الشبق والشهوة فلا تزال الرحمة تزداد عطفاً بينهما بشأن الذرية وبشأنهما كمنشأين للذرية، وهذه هي الرحمة بعد المودة.

ثم ﴿ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنَفَكُّرُونَ ﴾ في ﴿ أَنْ خَلَقَ لَكُم . . . ﴾ هي آية الرحمة الرحمانية خلقاً لنا ، وآية الرحمة الرحيمية أن جعل لنا أزواجاً من أنفسنا ، وأخرى هيه ﴿ وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَوَدَّة كُورَحْمَةً ﴾ وثالثة أن خلق لنا بزواجنا مواليد ، إخراجاً لأحياء من ميتات المياه المنوية ، وهذه الأخيرة هي من آيات المعاد انكم كذلك ﴿ يُخْرَجُونَ ﴾ .

فالخلق العجيب الإنساني بكل حذافيره فردية وجماعية، جسمية وروحية أماهيه، إنه آية تحوي آيات آفاقية وأنفسية بشتات رحمات الله ﴿ لِقَوْمِ

احتسبه عند الله ثم قال لها: قتل أخوك فاسترجعت وقالت احتسبه عند الله ثم قال لها: قتل زوجك فوضعت يدها على رأسها وصرخت فقال رسول الله في : ما يعدل الزوج عند المرأة شيء فيه عن الكافي محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن علي بن الحكم عن معاوية بن وهب قال: سمعت أبا عبد الله في يقول: انصرف رسول الله في من سرية قد كان أصيب فيها ناس كثير من المسلمين فاستقبلته النساء يسألن عن قتلاهن فدنت منه امرأة فقالت يا رسول الله ما فعل فلان؟ قال: احمدي الله واسترجعي فقد استشهد، ففعلت ذلك، فقالت يا رسول الله واسترجعي فقد استشهد، ففعلت ذلك، فقالت يا رسول الله ما فعل فلان؟ فقال: وما هو منك؟ قالت: أخي فقال: وما هو منك؟ قالت: أحمدي الله واسترجعي فقد استشهد فقالت: والله وما فعل فلان؟ فقال: وما هو منك؟ قالت: والله فقال: احمدي الله واسترجعي فقد استشهد فقالت: والمول الله فقال رسول الله فقي ما كنت أظن أن المرأة تجد بزوجها هذا كله حتى رأيت هذه المرأة!.

يُنَفَكَّرُونَ﴾ فيها، ثم بعد هذه الآيات القريبة في أعماقنا، التي نعيشها في ذواتنا وذاتياتنا وصفاتنا وكل حيوياتنا، هنا نقلة إلى واسع الكون ككل:

﴿وَمِنَ ءَايَنـٰذِهِ خَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخٰۡذِلَكُ ٱلسِّنَدِكُمْ وَٱلۡوَٰذِكُمُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِك لَايَنتِ لِلْعَلِمِينَ ﴿ ﴾:

اختلافات ثلاث كلّ تدل بدورها على تخليق قاصد، دونما صدفة عمياء، أم إرادة محصورة بلون واحد من الخلق، ف ﴿ خَلْقُ اَلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ بمختلف أشكالهما وأحوالهما، ﴿ وَٱخْلِلْفُ السِّنْكُمِّ وَٱلْوَلِكُمُ ﴾ وأنتم كلكم مخلوقون من تراب، كل ذلك دليل التصميم الحكيم في كل خلق ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ الخلق المختلف المؤتلف ﴿ لَآينتِ لِلْعَلِمِينَ ﴾ فطرياً وعقلياً وفكرياً، فلسفياً وتجريبياً، أم أي حقل من حقول العلم الإنساني، فإنه أياً كان يستخدم لهذه المعرفة الغالية نظراً إلى الخلق ككل بمختلف أطواره وتطوراته، ونظراً إلى اختلاف الإنسان في الألسنة والألوان آية القدرة الحكيمة الرحيمية ﴿ لِلْمَالِمِينَ ﴾ المفكرين فيها، كذلك هو آية للتعرف إلى الحكيمة الرحيمية ﴿ لِلْمَالِمِينَ ﴾ المفكرين فيها، كذلك هو آية للتعرف إلى الحكيمة الرحيمية ﴿ لِلْمَالِمِينَ ﴾ المفكرين فيها، كذلك هو آية للتعرف إلى الحكيمة الرحيمية ﴿ لِلْمَالِمِينَ ﴾ المفكرين فيها، كذلك هو آية للتعرف إلى الحكيمة المقد تشير الألوان والقالات إلى الحالات ﴿ لِلْمَالِمِينَ ﴾ أصحابها، فقد تشير الألوان والقالات إلى الحالات ﴿ لِلْمَالِمِينَ ﴾ كما وإن

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ۱۷۳ في علل الشرايع باسناده إلى عبد الله بن يزيد بن سلام أنه سأل رسول الله على فقال أخبرني عن آدم لم سمي آدم؟ قال: لأنه خلق من طين الأرض وأديمها، قال: فآدم خلق من الطين كله أو من طين واحد؟ قال على : بل من الطين كله، ولو خلق من طين واحد لما عرف الناس بعضهم بعضاً وكانوا على صورة واحدة، قال: فلهم في الدنيا مثل؟ قال: التراب فيه أبيض وفيه أخضر وفيه أشقر وفيه أخبر وفيه أحمر وفيه أزرق وفيه عذب وفيه مالح وفيه خشن وفيه لين وفيه مخشن وفيه أبيض وفيهم أصفر وأصهب وأسود على ألوان التراب.

 <sup>(</sup>٢) نور النقلين ٤: ١٧٤ في أصول الكافي عن أبي عبد الله عَلَيْتُ أنه قال: إن الإمام إذا أبصر إلى الرجل عرفه وعرف لونه وإن سمع كلامه من خلف حائط عرفه وعرف ما هو ان الله يقول:
 ﴿ وَمِنْ ءَايَدِيْهِ ءَلَكُ السَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْلِلَتُ ٱلْسِنَرِكُمُ وَٱلْوَنِكُمُ اللَّهِ فِي ذَلِكَ ٱلْإَيْتِ الْعَكِلِمِينَ ﴾
 [الروم: ٢٧] وهم العلماء فليس يسمع شيئاً من الأمر ينطق به الا عرفه: ناج أو هالك فلذلك =

في معرفة الألوان والألسن المختلفة «لآيات للعالمين» بها (١) وقد يعرف العارف بها وحدتها في أصلها.

﴿ وَمِنَ ءَايَدِيْهِ مَنَامُكُمُ بِالْتَلِ وَالنَّهَادِ وَآبَيْغَآ أَوْكُم مِن فَضْلِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَنَتٍ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ۞ ﴾:

هنا ﴿مَنَامُكُمْ بِالنَّلِ وَالنَّهَادِ﴾ يعم النوم لهما، كما ﴿وَآبَنِغَاۤ وُكُم مِن فَضَلِدِ ﴾ يعني بهما تعميماً آخر، وآيات أخرى تختص الليل بالمنام والنهار بابتغاء فضل الله ﴿أَنَا جَعَلْنَا الْيَلَ لِلسَّكُنُواْ فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ (٢) ﴿وَجَعَلْنَا الْيَلَ لِبَاسًا ﴿ وَجَعَلْنَا الْيَلَ لِبَاسًا ﴿ وَمَعَلَنَا الْيَلَ لِبَاسًا ﴿ وَمَعَلَنَا اللَّهَا لَهُ اللَّهُ النَّهَارَ مَعَاشًا ﴿ وَمِن لَحْمَلُوا فِيهِ وَلِنَّهَادُ مُ لَمُّ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

يجيبهم بالذي يجيبهم، فيه عن توحيد المفضل بن عمر عن الصادق علي الرد على الدهرية: تأمل يا مفضل ما أنعم الله تقدست أسماؤه به على الإنسان من هذا النطق الذي يعبر عما في ضميره وما يخطر بقلبه ونتيجة فكره، به يفهم غيره ما في نفسه ولو لا ذلك لكان بمنزلة البهائم المهملة التي لا تخبر عن نفسها بشيء ولا تفهم عن مخبر شيئاً . . . إن الإنسان وإن كان له في الأمرين - الكتابة واللغة - جميعاً فعل أو حيلة فإن الشيء الذي يبلغ به ذلك الفعل والحيلة عطية وهبة من الله عمل خلقه فإنه لو لم يكن له لسان مهيأ للكلام وذهن يهتدي به للأمور لم يكن ليتكلم أبداً . . فاصل ذلك فطرة الباري جل وعز وما تفضل به على خلقه فمن شكر أثبت ومن كفر فإن الله غني عن العالمين .

<sup>(</sup>۱) المصدر في بصائر الدرجات أحمد بن محمد بن علي بن الحكم عن حماد بن عبد الله الغرا عن معتب أنه أخبره أن أبا الحسن الأول لم يكن يرى له ولد فأتاه يوماً اسحق ومحمد أخواه وأبو الحسن يتكلم بلسان ليس بعربي فجاء غلام سقلابي فكلمه بلسانه فذهب فجاء بعلي ابنه فقال لأخوته: هذا علي ابني فضموه إليه واحداً بعد واحد فقبلوه ثم كلم الغلام بلسانه فذهب به ثم تكلم بلسان غير ذلك اللسان فجاء غلام اسود فكلمه بلسانه فذهب فجاء بإبراهيم فقال: هذا ابراهيم ابني فكلمه بكلام فحمله فذهب به فلم يزل يدعو بغلام بعد غلام ويكلمهم حتى جاء بخمسة أولاد والغلمان مختلفون في أجناسهم وألسنتهم! «وفيه عن عمار الساباطي قال قال بخمسة أو عبد الله عليه يا عمار!: «أبو مسلم وظلله وكسا فكسحه مسطوراً» قلت: جعلت فداك ما رأيت نبطياً أفصح منك، فقال: يا عمار وبكل لسان.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النبأ، الأيتان: ١٠، ١١.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الآية: ٧٣.

والجمع يلمح بأصالة الليل سكناً والنهار مبصراً، وفرعية المعاكسة عند الحاجة، وطبعاً إبصاراً بالليل بضياء، وإظلاماً بالنهار بستر، حيث النور تمانع الرياحة كما الظلمة تمانع السعي للمعيشة، ﴿وَٱلْنِغَآ أَوُكُم مِّن فَضَلِهِ ۚ في النهار ظاهر تكسّباً للمعيشة التي هي على أية حالة من فضل الله، فليست المساعي لتحصيلها إلا أسباباً قرّرها الله لإدرار فضله كما يشاء، فقد يكون السبب طلب المعيشة، وأخرى هو التقوى لمن يترك طلب المال إلى طلب العلم تعلماً وتعليماً وتطبيقاً يجمعها علم التقوى: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَجْعَل لَهُ العلم تعلماً وتعليماً وتطبيقاً يجمعها علم التقوى: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَجْعَل لَهُ العلم وَيُرَافِقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾(١).

كما ابتغاء فضله بالليل يعمهما، ولا سيما صلاة الليل التي هي ابتغاء لفضله روحياً ومادياً، إذاً فلا يختص ابتغاء فضله بليل أو نهار بالمادي المعيشي، بل والروحي، فليعش الإنسان دوماً ليل نهار ابتغاء من فضل الله في يقظته، ورياحة عن ابتغاءه بنومه، بل والنوم أيضاً من فضل الله حيث يريح الإنسان عن عبء الطلب ويعده لمواصلته ابتغاء لفضل الله أياً كان.

وليس النوم مما يبتغي إذ قد يهمل فيه فينهل الجسم وتنحل القوى، فرهنه راحة البدن وإجمام قواه. . ولو كان إنما يصير إلى النوم بالتفكر في حاجته إلى راحة البدن وإجمام قواه كان عسى أن يتثاقل عن ذلك فيدفعه حتى ينهل بدنه (٢).

﴿ وَمِنْ ءَايَدِيْهِ. يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَيُخي. بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَأَ إِك فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞﴾:

هنا ﴿ يُرِيكُمُ ﴾ هي من آياته، حيث الفعل الآية من الآية، كما

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآيتان: ٢، ٣.

 <sup>(</sup>۲) نور الثقلين ٤: ۱۷۷ في توحيد المفضل عن الصادق عليه والكرى يقتضي النوم الذي فيه
 راحة البدن. . .

ومنتوجه البرق آية، وتقدير «أن» خلاف الفصيح حيث ذكرت قبل في أفعال «إن خلقكم – أن خلق لكم» فتركها هنا ترك مقصود دون حذف، وقد تكون ﴿ يُرِيكُمُ ﴾ نازلة منزلة المصدر كما «تسمع بالمعيدي خير من أن تراه» ولكن الأوّل – علّه – أولى أن ﴿ يُرِيكُمُ ﴾ نفسها كفعل بمفعولها، هما من آياته، فهناك «أن خلقكم – أن خلق لكم» ليستا بأنفسهما مرثيتين، كما ﴿أن تَقُومَ السَّمَآةُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ﴾ حيث الخلق يسبقنا فكيف نتمكن من رؤيته، وقيام السماء والأرض بأمره أمر يدرك بإمعان ولا يرى، ولكن البرق يرى، ولأييكُمُ ﴾ نفسها هي من آياته.

وظاهرة البرق هي من نشأت النظام الكوني بما يكونها الله، انتشاء من شرارة كهربائية بين سحابتين محمّلتين بالكهرباء أو بين سحابة وجسم أرضي كقمة جبل أم شجرة أمّاهيه، ينشأ عن هذه الشرارة تفريغ في الهواء متمثلاً في الرعد الذي يعقب البرق، ويصاحبه في الغالبية تساقط المطر نتيجة لذلك التصادم.

ورؤية البرق تطمع كما تخوف، طمعاً في ﴿وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً﴾ وتخوفاً عن تحريقات وتخريقات أرضية بصدام البرق، فإماتة لأهلها، فنحن إذا أمام البرق بين خوف الموت وطمع الحياة ﴿فَيُحِيء بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ على طول خط الحياة ﴿إِكَ فِي ذَلِكَ ﴾ الإراءة والتنزيل والإحياء ﴿ لَاَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ أنكم كذلك ﴿تُحْرَجُونَ ﴾.

فللعقل مجالات في هذه الآيات تدليلاً على رحمات منها الحياة بعد الموات، فإنها تعقل وتؤخذ من أمثالها في تواتر الموت والحياة.

﴿ وَمِنْ ءَايَكِلِهِ ۚ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِّنَ ٱلأَرْضِ إِذَا أَنتُدْ تَخْرُجُونَ ۞﴾:

قيام السماء والأرض - وهما الكون المخلوق كله - هو قيامهما على

حالتهما الحيوية كما هيه منذ خلقتا وأكملتا بما خلق فيهما وما بينهما، و﴿ ثُمُ الله عَاكُمُ الله عَالَمُ الله الدعوة المحيية بقيامة الإماتة الشاملة للسماء والأرض.

وكما أنهما تقومان بأمره، كذلك تنفطران بأمره، وأنتم - كذلك - تخرجون بأمره، وهو كلمة «كن» التكوينية، وبالنسبة للمكلفين اضافة إليها «كن» التشريعية.

فكما السماء والأرض من آياته، كذلك قيامهما بأمره وخرابهما بأمره، فلتكن هذه القدرة الشاملة شاهدة صدق لـ ﴿ أَنتُمْ يَخَرُجُونَ ﴾ .

وبماذا تتعلق ﴿ مِن الْأَرْضِ ﴾ ؟ بـ ﴿ دَعَاكُم ﴾ ؟ وليس الله الداعي في الأرض حتى ﴿ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِن الْأَرْضِ ﴾ ! أم بـ ﴿ غَرْبُحُونَ ﴾ ؟ فلماذا قدمت على متعلقها ؟

التقدم في المحتمل الثاني لغاية الحصر، انكم تخرجون - فقط - من الأرض التي فيها تدخلون، وعل الأول معني ضمنه لا بمعنى أن الداعي هو في الأرض، وإنما دعوته لإخراجنا من أجداثنا صادرة منه من الأرض، كموضع لتجلي الدعوة ونفاذها حيث ينفخ في الصور والناقور فيصل فيما يصل إلى المدفونين في الأرض فيحيون، ولا ضير أن يعنى ضمن المعنى دونما استقلال والأصل هو الآخر.

و ﴿إِذَا ﴾ الثانية للمفاجأة قائمة مقام فاء الجزاء لشرط ﴿إِذَا ﴾ الأولى، فالخروج من الأرض حياً بعد موت مفاجأة في متاه ومداه، وليس بدعاً من الحياة بعد الموت المتواترين المتلاحقين على مر الزمن دون إبقاء، كيف لا؟:

## ﴿ وَلَهُمْ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلأَرْضِ ۚ كُلُّ لَهُمْ قَانِنُونَ ۞ :

«له» ملكية وملكية حقيقية ذاتية دونما زوال ولا انتقال ﴿مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فضلاً عنهما، «كلّ» منهما ومن فيهما، «له» لا لسواه ﴿قَانِنُونَ﴾

خاضعون لإرادته، فالقنوت هنا - ككل - هو الطاعة الخاضعة الخاشعة التكوينية، مهما كان المؤمنون له ﴿قَانِنُونَ﴾ تشريعياً كما هو تكوينياً.

ف ﴿ مَن فِي السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ككل - عصاة ومؤمنين، هم له قانتون في كل كونهم وكيانهم مهما عصت عقول بعضهم وأعمالهم، وليست النقلة إلى الحياة الأخرى فعلة لهم مختارة حتى يتمكنوا من عصيانها، فكما أحياهم دون اختيار لهم إذ لم يكونوا أحياء، كذلك يحييهم بعد موتهم ﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُ يَعْنِهُ ﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُ يَعْنِهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

﴿ وَهُوَ الَّذِى يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيْهُ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعَلَىٰ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ ﴾:

ولأن له ما ﴿السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ و﴿ كُلُّ لَمُ قَانِنُونَ ﴾ دونما استقلال لشيء وتمنّع عن إرادته، ف هو ﴿الَّذِى يَبْدَوُا الْخَلْقَ ﴾ أياً كان البدء وأيّان، بدء لا من شيء هو الخلق الأول وسائر الخلق في المراحل الأخرى، وبدء لخلق الإنسان، وإذا كان البدء منه فالإعادة أولى ﴿ثُمَّ يُعِيدُو وَهُو أَهْوَنُ عَلَيْدً ﴾ .

فالبدء أياً كان هو إنشاء من غير مثال سبق، والإعادة إنشاء سبق مثاله في البدء، سواء أكانت الإعادة بعد الإعدام المطلق كما قبل مطلق الخلق، أو الإعادة بعد مطلق الإعدام، كما قبل الإعدام، فالإعادة لما بدء ثم أعدم هي على أية حال أهون من البدء قياساً بينهما، وقياساً إلى القدرة المحدودة، وأما بالنسبة للقدرة غير المحدودة فلا مراحل في الهون كما الصعب، فلا صعب لها ولا أصعب، ولا هين ولا أهون، فكل هين تجاه القدرة الطليقة الإلهية على سواء كما ﴿ قَالَ رَبُّكَ هُو عَلَى هَيَّ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن فَبِّلُ وَلَرْ تَكُ شَيْعًا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ٩.

والخلق الثاني أهون من الأوّل في نفس الذات وبالنسبة للقدرة المحدودة، ولكنه هنا ﴿عَلَقَ مَيّنٌ ﴾ (١) لا أهون، ثم ﴿وَقَدَ خَلَقَتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمَ شَيْعًا ﴾ (٢) تعطى أولوية لهذا المنيّ هنا، ويعبر عنها في آيتنا بـ ﴿وَهُوَ أَهُونُ عَلَيْهُ ﴾ ولا تعني إلّا تنازلاً في التفضيل، وليس في الحق عنده في قدرته تفضيل.

إذاً ﴿وَهُو أَهْوَتُ عَلَيْهِ قد تعني الأهون في نفس الذات وبالنسبة لقدراتكم؟ ولكن ﴿عَلَيْهِ قد تمانع عنايتها لخصوص هذين الأهونين! أم ﴿وَهُو أَهْوَتُ عَلَيْهِ تَنَازُلاً في التفضيل في حقل القدرة: ﴿وَهُو ٱلْعَزِيرُ ﴾ وحقيقة في التفضيل في حقل العدالة ﴿وَهُو ٱلْحَكِيمُ ﴾.

فالبدء للخلق - أياً كان - هو قضية الفضل، وأما الإعادة - للمعاد الحساب - فهي قضية العدل، والعدل أهون من الفضل وأوجب في مثلث المقاييس: بينهما، وبالنسبة للعزة والحكمة المحدودتين، وبالنسبة للعزة الطليقة والحكمة اللامحدودة.

أضف إلى كل ذلك كهامش في المعنى المعنيين الأوّلين للأهون حقيقياً، والثالث تنازلاً في الحوار.

فقد تعني ﴿وَهُوَ أَهْوَثُ عَلَيْهِ ﴾ سداسية المعاني، والأصل في الثلاثة الأول التنازل في التفاضل: لو كان له هين وأهون فـ ﴿وَهُو أَهْوَتُ عَلَيْهُ ﴾، ثم الأصل في الثلاثة الأخرى أن العدل أهون على الله من الفضل من حيث الحكمة، لا القدرة.

إذاً ﴿وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ قد تشيران إلى تنازل التفاضل بجنب القدرة العزة، وحقيقة التفاضل في مقياس الحكمة، حيث العدل أوجب على الله

<sup>(</sup>١) سورة مريم، الآية: ٩.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم، الآية: ٩.

من الفضل، كما الفرض أولى من الندب، أولوية حقيقية دونما تأويل، خلاف الأولوية التنازلية في حقل القدرة.

وهنا يتبين المعني من ﴿وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعَلَىٰ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ حيث المثل في الأصل هو الصفة، فعلية كما هنا حيث السماوات والأرض وما فيهما هي فعليات صفات الله، أم وذاتية كما في النحل ﴿لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآلَاَخِرَةِ مَثَلُ السَّرَةِ وَلِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآلَاَخِرَةِ مَثَلُ السَّوَةِ وَلِلَّذِينَ لَا يُسْتَعَلَىٰ وَهُو الْمَذِيزُ الْمَكِيمُ ﴾ (١).

فمثله المطلق كما هنا يعم صفات ذاته إلى صفات فعله، ومثله في السماوات والأرض يخص صفات فعله.

فأمثال الله في السماوات والأرض بدء وإعادة كلها عالية، ولكن الإعادة هي من المثل الأعلى وهو العدل فإنه أعلى من الفضل وأهون، وكما أولياءه المقربون السابقون وقد يروي عن أسبقهم وأقربهم إلى الله محمد في قوله: «نحن كلمة التقوى وسبيل الهدى والمثل الأعلى والحجة العظمى والعروة الوثقى»(٢)، فهم مثل أعلى ممن دونهم من المؤمنين، والعدول من هؤلاء مثل أعلى ممن لا يعدل تماماً وهكذا، ثم المثل يعم من ناحية أخرى صفات الفعل التشريعية إلى صفات فعله التكوينية، فالشرعة التوراتية مثل أعلى من الشرعة الإبراهيمية، كما الشرعة القرآنية هي مثل أعلى من كل شرعة إلهية.

وكما الإنسان ككل هو مثل أعلى من الناحية التكوينية ﴿فَتَبَارَكَ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٨٠ في عيون الأخبار بإسناده إلى ياسر الخادم عن أبي الحسن علي بن موسى الرضا على على المناه الله على الله الله وأنت باب الله وأنت الرضا على الله وأنت الطريق إلى الله وأنت النبأ العظيم وأنت الصراط المستقيم وأنت المثل الأعلى، وفي العيون في الزيارة المجامعة السلام على الأثمة الهدى. . . وورثة الأنبياء والمثل الأعلى، وفيه (٨١) عن العيون عن عبد الله بن العباس قال قام رسول الله على فينا خطيباً فقال في آخر خطبته: . . .

أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ﴾ (١) ومن الناحية التشريعية إذ شرع له أحسن الشرائع بين كافة العقلاء، وحين يشاركه بعضهم كالجن وسواه في شرعته فهو الأصل فيها رسالة ومرسلاً إليه.

ثم ﴿ اَلْأَكُلُ ﴾ في ﴿ اَلْمَثُلُ اَلْأَكُلُ ﴾ قد تكون كما هنا ، الأفضل بين أمثاله تعالى ، كما الإعادة مثل أعلى من البدء ، أم الأعلى من مثل غيره ، فصفاته الفعلية – وهي كل خلقه بمختلف أمثاله الأدنى والوسطى والعليا – هي أعلى من صفات خلقه ، وكما أن صفات ذاته وذاته أعلى ممن سواه .

وأمثال الله تعالى بكل مراتبها حسنة وفق طليق العزة والحكمة، وأمثال غيره بين سيئة وحسنة هي طبعاً دون أمثال الله: فـ ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثُلُ السَّوْءِ ﴾ (٢) إذ يرجحون البدء الفاني وهو من فضله، على الإعادة الباقية وهي من عدله، ترجيحاً للفضل المؤقت في ذلك الخلق العظيم دونما غاية مقصودة إلّا حياة ضئيلة هزيلة هي في الحق خلاف الفضل، ترجيحاً على العدل في الإعادة وهي الغاية المقصودة من البدء ﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا العليق العميق.

وكما إنه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ أَنَهُ كَذَلَكَ لَيس كمثله مثل، ﴿ وَلَهُ ﴾ السابقة على ﴿ اَلْمَثُلُ اَلْأَعْلَى ﴾ تفيد الحصر، فهو «رب المثل الأعلى عما به مثلوه – ولله المثل الأعلى – الذي لا يشبهه شيء ولا يوصف ولا يتوهم، فذلك المثل الأعلى ا (٥).

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>۲) سورة النحل، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى، الآية: ١١.

 <sup>(</sup>٥) نور الثقلين ٤: ١٨٠ في كتاب التوحيد باسناده إلى حنان بن سدير عن أبي عبد الله عليها الله عليها حديث طويل يقول فيه: وقوم وصفوه بيدين فقالوا: يد الله مغلولة - وقوم وصفوه بالرجلين=

﴿ضَرَبَ لَكُمْ مَنَكُلَا مِنْ أَنفُسِكُمُ هَلَ لَكُمْ مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ مِن شُرَكَآءَ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَانَتُدُ فِيهِ سَوَآةٌ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمُ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيلَتِ لِفَقْدِ يَمْقِلُونَ هَا﴾:

﴿ ضَرَبَ لَكُمْ ﴾ المتخذين لله شركاء ﴿ مَنْكُلا مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ مثل قريب وهل هناك مثل أقرب من أنفسكم، دون حاجة إلى رحلة قريبة أو بعيدة أم تفكير عميق فإنه مثل كأبسطه وأقربه إليكم بين كافة الأمثال وهو: ﴿ هَلَ لَكُمْ مِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنْكُمْ مِن شُرَكَاء فِي مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ يشاركونكم فيما تملكون، رغم أنهم أنفسهم مما تملكون ﴿ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآةٌ ﴾ كشركاء سواء فيما يتصرفون، ثم ﴿ فَخَافُونَهُمْ ﴾ في المزيد من التصرف فيما تملكون ﴿ كَفِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ أنتم المالكين في أموال مشتركة بينكم ؟

وذلك سؤال التنديد التجهيل عمن يشركون بالله خلقه فيما يختص بالله من ربوبية، لهم ما لله من التصرف في ملكه، فيخافهم الله كما يخاف من شريك، رغم أن الشركة بين المالكين والمماليك أمر ممكن، وبالنسبة لله مستحيل ذاتياً وصفاتياً.

﴿كَنَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَنَتِ﴾ الـدالـة عـلـى الـتـوحـيـد ﴿لِفَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾ آيـاتـه تعالى ويتدبرون.

﴿ بَلِ ٱتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهْوَاءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَا لَهُمْ مِن نَصِرِينَ ۞﴾:

ليس أنهم اتبعوا عقولهم في اتخاذهم لله شركاء ﴿ بَلِ ٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾

فقالوا: وضع رجله على صخرة بيت المقدس فمنها ارتقى إلى السماء ووصفوه بالأنامل فقالوا: إن محمداً في قال: اني وجدت بردأنامله على قلبي، فلمثل هذه الصفات قال: رب العرش عما يصفون - يقول: رب المثل الأعلى. . .

في هذه القسمة الضيزى ألا يرتضوا لأنفسهم شركاء من مماليك، ثم يفرضون لله شركاء.

اتبعوا هؤلاء ﴿أَهْوَآءَهُم﴾ دون عقولهم، اتّباعاً ﴿يِغَيْرِ عِلْمِ ۗ فحتى لو اتبعوا أهواءهم بعلم ما كانوا مشركين، وذلك هو الضلال البعيد.

إذاً ﴿فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ اللَّهُ ﴾ فإنهم زاغوا باتباعهم أهواءهم بغير علم مقصرين ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغُ اللَّهُ قُلُوبَهُمُ ﴾ (١) وأضلها أن ختم عليها بكفرهم فهم لا يهتدون ﴿وَمَا لَمُمُ ﴾ حين يضلهم الله ﴿مِّن نَّصِرِينَ ﴾ يهدونهم إلى الحق.



<sup>(</sup>١) سورة الصف، الآية: ٥.

﴿ فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَالِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِكَ ٱكْتُكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ الله مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّهَاوَةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ اللهُ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًّا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ إِنَّ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ صُرُّ دَعَوْا رَبُّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَافَهُم مِّنهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم بِرَيْهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ لِيَكْفُرُوا بِمَا ءَانَيْنَهُمْ فَتَمَتَّعُوا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ أَمْ أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَنَا فَهُوَ يَنَكُلُّمُ بِمَا كَانُوا بِهِـ يُشْرِكُونَ ﴿ أَنَ اللَّهُ النَّاسَ رَحْمَةً فَرِجُواْ بِهَأْ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّنَةُ إِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْمُ يَقْنَطُونَ ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَكِ لِقَوْمِ لَوْمِنُونَ اللَّهِ فَعَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّمُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَ ٱللَّهِ وَأَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ لَهُ اللَّهُ مَا ءَاتَيْتُم مِّن رِّبُنَا لِيَرَبُوا فِي أَمْوَلِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُوا عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُم مِّن زَكُوْقِ نُرِيدُونَ وَجْهَ ٱللَّهِ فَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ١ اللهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِينُكُمْ ثُمَّ يُمِينُكُمْ ثُمَّ يُعْيِيكُمْ هَـل مِن شُرَكَآبِكُم مِّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ قُلْ شِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ كَانَ أَكْثَرُهُم مُّشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّذِينِ

﴿ فَأَقِدَ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَالِكَ ٱلدِّيكُ الْفَيْدُ وَلَكِنَ أَكْبَكُ أَكْتَكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ لَكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّاللَّاللَّهُ الللَّالِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

تأتي ﴿فَطَرَ﴾ بمشتقات لها في آياتها العشرين، وما أتت ﴿فِطْرَتَ اللّهِ﴾ إلّا في هذه اليتيمة المنقطعة النظير، مهما نجد الكثير من أحكام الفطرة كما هنا في الآية (٣٣) ثم وأشباهها في سائر القرآن.

لذلك فحق لها أن تنفرد ببحث فذ وقول فصل، تحوم حولها كافة البحوث حول الفطرة وميزاتها وأحكامها، حيث تظهر في مسارح البراهين كاقوى برهان يصدع به القرآن، حيث لا تقف له القلوب، ولا تملك رده النفوس، تلك الحجة البالغة التي تتبناها الفكر والعقول، ومن ثم كافة الرسالات الإلهية في كل الحقول، ولولاها لسقطت الحجج عن بكرتها، وتساقطت البراهين عن برهنتها، ولأنها أعمق الآيات الأنفسية وأعرقها، حيث تتبناها سائر آياتها، كما تتبناها الآيات الآفاقية كلها.

فالفطرة هي رأس الزاوية من مثلث الإنسانية بدرجاتها، ثم الزاوية العاقلة تتبناها وتتكامل على أسها وأساسها، ومن ثم الثالثة: الشرعة الإلهية هي صبغتها الكاملة السابغة.

الإنسان أياً كان حين يفقد العقل – وبطبيعة الحال يفقد الشرعة المتبنّية للعقل – ليس ليفقد الفطرة على أية حال، حال أن العاقل قد يفقد الشرعة ويضل عنها، فالفطرة حجة ذاتية لا تتخلف ولا تختلف في أصحابها، ثم العقل تستبطنها وتستنبطها وتوسّع مدلولها، ومن ثم الشرعة الإلهية ترشدهما

إلى تفاصيل مجهولة لديهما وتكملهما جملة وتفصيلاً، فالفطرة حجة اجمالية بسيطة، والعقل حجة محيطة، تصل بسيطة، والشرع حجة موسّعة محيطة، تصل بهما إلى أعلى معاليهما (١).

هنا ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ ﴾ ذات نسبتين واربع صفات، نسبة إلى الله: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ ﴾ وأخرى إلى الله: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ ﴾ وقد احتفتها أربع صفات: ﴿ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ وقد احتفتها أربع صفات: ﴿ لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ قبلها و﴿ لَا نَبْدِيلَ لِخَلِّقِ ٱللَّهِ ۚ ذَلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّدُ ﴾ بعدها.

فنسبة الفطرة إلى الله توحي بأنها ليست إلّا من صنع الله، لا صنع ولا تأثير ولا تبديل فيها لغير الله، كيف وهي - فقط - خلق الله و لا بَدِيلَ لِخَلِق الله و لهي وحي تكويني إلى أعمق أعماق ذوات الناس، كظرف صالح للوحي التشريعي، وهنا التطابق التام بين كتابي التكوين والتشريع بحق الناس، فالتشاريع الإلهية كلها تفاسير وتفاصيل لها أجمل في الفطرة، لذلك فالحق يقال: إن دين الله فطري إذ يتبنّى الفطرة، ومؤلف الكتابين خلقة وشرعة هو الله الواحد القهار! ومن ثم نسبة الفطرة إلى الناس وبهذه الصيغة السائغة وفكر النّاس عَلَيماً وحي أنها الأصل والناس فرع عليها، فكما النطفة هي أصله في البعد الجسماني، كذلك الفطرة هي أصله في بعده الروحي الإنساني.

إِم إِنَّ ﴿ عَلَيْمًا ﴾ إيحاء بأن الفطرة ليست مجعولة بجعل ثان بعد الروح،

الدين واحد والشرعة هي عدة متشرعة عن الدين الواحد، ثم الدين أصله دين الفطرة ومن عمالها العقل، ثم أقرى منهما دين الوحي المخطئ للعقل والمكمل لأحكام الفطرة وقد زود به آدم عليه إذ لم تشرع له شرعة تفصيلية.

ثم المرحلة الثالثة من الدين هو دين الشرعة، المحتفظ بأحكام الفطرة، المقررة بإثبات الواجبات والمحرمات، والمفرع لكلّ شرعة ومنها بها حسب الحاجيات الوقتية حتى الشرعة الأخيرة التي هي الدين كله بكل التفاصيل الخالدة.

فأول نبى بعث بشرعة من الدين هو نوح وآخرهم الرسول الخاتم محمد على .

بل هي مجعولة بجعل الروح، وعلّ الأول أوحى حيث يتضمن أصالتها والروح فرع لها وإن كانا مجعولين بجعل واحد، بل هما أصلاً وفرعاً واحد إذ لا يتفارقان.

وقد أمرنا بإقامة الوجه لها رخاء ولا نكون من المشركين هنا، ويصيغ أخرى كما في غيرها: ﴿فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِللِّينِ ٱلْقَيِّمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ مَن اللَّهِ فَا أَن يَأْتُ يَوْمٌ لَا مَرَدً لَهُ مِن اللَّهِ فَا أَن الْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) ﴿وَأَنْ أَقِدْ وَجْهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَ مِن اَلْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) ﴿أَمَرَ اللَّهِ تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاةً ذَلِكَ اللِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَ أَكْتُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

وهنا عرفات سبع تصد عن جهالات سبع، تحملها آية الفطرة بمواصفاتها الست، فرضاً لمنطلق الدعوة: الرسول الأعظم محمد في وَأَقِدَ وَجُهَكَ... وإلى الناس أجمعين كضابطة سارية تعم كافة المكلفين: وفَطَرَ النَّاسَ عَلَيَهَا ﴾.

والصاروخ الركوب، المنطلق به بينها في هذه الرحلة للطائر القدسي الإنساني هو ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ وسائر السبع زاده في طريقه الشاقة الطويلة المليئة بالأشلاء والدماء.

وهذه الست المستفادة بسابعها من آية الفطرة هي: ١ – معرفة النفس، ٢ – وحبها، ٣ – ومعرفة الوجه ٤ – ودينه، ٥ – وحنافته، ٦ – وإقامته، ٧ – وسابعها هي الفطرة.

فما لم تعرف نفسك كما هي حسب إمكانيتك لم تحبّها كما يصح ويحق، ومن ثم تتعرف إلى الدين القيم، وإلى الوجه وإقامته، وإلى الحنافة

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ٤٠.

نفساً وديناً ووجهاً وإقامة أماهيه، فتكمل سفرتك إلى الله بمنطلق الفطرة التي فطر الله، فإلى التنقيب عن آيتها جملة وتفصيلاً، ابتداء بجملتها:

﴿ فَأَقِمْ ﴾ يا رسول الهدى في معترك العقائد والآراء بين هابطة حابطة حابطة ، وبين صالحة عاقلة رائعة بما لها من حجج بالغة ، فإنه ﴿ وَهُو اللَّذِي يَبِيدُو الْخَلُقُ ثُمّ يُعِيدُو وَهُو اَهْوَتُ عَلَيْهٌ وَلَهُ الْمَثُلُ الْأَعْلَى فِي السَّنَوْتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَرْبِيْرُ الْحَرِيمُ ثُمَّ مَنَكُ مِن الْفُيكُمْ هَل لَكُم مِن مّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُم مِن الْعَرْبِيرُ الْحَرِيمُ الْمَكَتُ اَيْمَنُكُم مِن الْعَرِيمُ الْمُوكِمَةُ فِي مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَمُ مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَمُ مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ فَأَقِدَ . . . ﴾ ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾ وإقامة تجعلك أول القائمين، ومن ثم إلى الناس أجمعين. .

﴿ فَأَقِدَ وَجَهَكَ ﴾ أيها الإنسان السالك إلى ربك ﴿ لِلدِّينِ ﴾ الذي ارتضاه لك ﴿ حَنِيفًا ﴾: ماثلاً عن الضلالة إلى الاستقامة، فإنه الحنف خلاف الجنف ميلاً عن الاستقامة إلى الضلالة، ﴿ حَنِيفًا ﴾ في نفسك وفي وجهك وفي إقامتها وفي الدين الذي تدين به، فإنها مربع الحنافة في هذه الإقامة البارعة، ومن الدين الحنيف: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ الّهِ اللّهِ النّاسَ عَلَيَهًا ﴾ فالدين الحنيف الذي هو النوحيد، وأفضل الذي هو الناية القصوى في هذه السفرة الإلهية، هو التوحيد، وأفضل

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر، الآيتان: ١، ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المزمل، الآيتان: ١، ٢.

ركوب في تلك الرحلة هو ﴿فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ لا أنها - فقط - الدين الحنيف، لذلك ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا ﴾ لا "إلى الدين» وانما إقامته "إلى» تنطلق من ﴿فِطْرَتَ اللَّهِ﴾.

وعل النصب في ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ ﴾ خلاف الجر في «للدين» للتدليل على أنها ليست هي - فقط - الدين حنيفاً، وإنما هي من الدين ومنطلقه الأوّل، كآية أنفسية يبتدء السالك منها، وينطلق عنها إلى الدين القيم الحنيف، الشرعة الإلهية الكاملة، والتوحيد الخالص الناصع.

فقد يعني نصبه نصبه المنصب الأوّل في إقامة الوجه للدين: أعني فطرت الله - أخصّ من الدين الحنيف فطرت الله ، أمّاذا من ناصبات مناسبات؟

﴿ لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللهِ ﴾ - «خلق الله هنا ليس كل خلق الله فإن منها ما يبدّل بحق أو باطل كما هدد الشيطان: ﴿ وَلَا مُنَهُمْ فَلِتُغَيِّرُكَ خَلَقَ اللّهِ ... ﴾ . فما هو إلّا دين الفطرة حيث الدين الشرعة هو من الأمر وليس الخلق ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلُقُ وَالْأَمْ ﴾ (١) فمهما كان في سائر الدين تبدّل أو تبديل ، كدين العقل والشرعة من الدين ، في حق أو باطل ، كالعقل الضائع أو الذي تصيبه جنة قاصدة أو قاصرة ، وكالشرعة المحرفة أو المنسوخة ، ولكن دين الفطرة لا تبدّل فيه ولا تبديل ، لأنه المنطلق الأصيل الدائب لدين العقل والشرعة .

﴿لَا نَبْدِيلَ لِخَلِقِ اللَّهِ ذَلِكَ ﴾ الإقامة بوسيط الفطرة هو ﴿الدِّيثُ ٱلْقَيِّدُ ﴾ اللَّذي لا زوال له ولا اضمحلال، إذ لا ريب فيه ولا نقصان أو بطلان يعتريه ﴿وَلَكِكَ أَكَةُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ مثلث الدين، فطرة وعقلية وشرعة،

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

ولا وجهاً ولا إقامة ولا حنافة ولا قيمومة، متورطين في مسبّع الجهالات، ولذلك لا ينجون في الحياة مهما شرّقوا أو غرّبوا، حيث غربت عقولهم وحجبت فطرهم.

هذا إجمال عن مغزى الآية ومن ثم التفصيل، ولنبدء برأس الزاوية في مسبع العرفات: ﴿فِطْرَتَ ٱللهِ ﴿ وَهِي كُلُهَا رؤوس الكمالات الإنسانية وجماع فضائلها وفواضلها:

الفطرة هي حالة خاصة من الفطر، وهو الشق ﴿مَّا تَرَىٰ فِى خَلْقِ ٱلرَّحَٰنِ مِن تَفَوُّتُ فَاتَجِعِ ٱلْبَصَرُ كَلَّيْنِ يَنقَلِبُ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ عَن تَفَوُّتُ فَاتَجِعِ ٱلْبَصَرُ كَلَّيْنِ يَنقَلِبُ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُو حَسِيرٌ ﴿ إِلَى الْفَطُورِ هُو الفروجِ والشقوق والفتوق والخروق، انفصالات متهافتة متفاوتة في خلق الرحمن تحيلها آية الفطور، والفطر بين شق صالح عن فصل طالح، وخلق الرحمن شق صالح عن فصل طالح، وخلق الرحمن كله شق صالح ك ﴿ فَالِنُ ٱلْمَبِ وَالنَّوَكُ ﴾ (٢) وقد فلق حب الإنسان ونواه فطراً صالحاً بفطرة هي الدين الحنيف القيم.

ثم ذلك الشق في الفطر له ميّز الابتداء الابتداع (٣) دون مجرد الخلق الأعم من مبتدء مبتدع، ففيه - إذا - أوّليتان اثنتان بدء وبدعاً، خلاف سائر الخلق بعد الأولية وغير المبدعة إذ تخلق على مثال ما خلق مثله أوّل مرة، ولمحة صارحة صارخة لهذه الميّزة في الفطر: ﴿فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ حيث الفطر المقابل للإعادة يناسبه البداية، وليست الإعادة فطراً كما ﴿وَمَا لِي لَا أَعَبُدُ الَّذِي فَطَرَفِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (٥) حيث الرجوع الرجوع

<sup>(</sup>١) سورة الملك، الآيتان: ٣، ٤.

<sup>(</sup>۲) سورة الأنعام، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب عن ابن الأثير الفطر الابتداء والاختراع والفطرة منه الحالة.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٥) سورة يس، الآية: ٢٢.

العود يقابل الفطر فهو البدء ﴿ كُمَا بَدَأْنَا أَوْلَ خَاتِي نَّهِيدُهُ ﴾ (١)، ثم الفطرة هي هيئة وحالة خاصة من ذلك الفطر خصت في آيتها بالناس كما اختصت بالله: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ .

إذاً فللفطرة في خلق الناس الأولية المتينة المكينة، المبدئة المبدعة المزيجة بأصل ذاته، المدغمة في إنّياته لمكان ﴿فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا ﴾ دون «فطرها على الناس» أو «فطر معها الناس» أمّاذا من تعابير تجعلها فرعاً على ذوات الناس، أم موازية في فطر الناس، وإنما ﴿فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا ﴾ مما يبرهن انها رأس الزاوية من كون الناس وكيانهم، القاعدة الأصيلة من الإنسان أياً كان بقلبه وقالبه.

فكما أن للإنسان كياناً حيوانياً أصيلاً تتبناه أجزاءه وأعضاءه، وهي النطفة التي خلق منها، كذلك - وبأحرى - له كيان إنساني أصيل تتبناه روحه وعقله وصدره وقلبه ولبه وفؤاده، ألا وهي ﴿فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْماً﴾.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف، الآيتان: ۱۷۲، ۱۷۳.

وانها ذرية الأرواح، أعمق أعماقها وهي الفطر، فكما للأجسام ذريات هي النطف التي خلقت منها، كذلك للأرواح ذريات هي الفطر التي فطر الناس عليها، ومن الفارق بين الذريتين أن ذرية الفطرة لا تتبدل وذرية النطف تتبدل، وقد فطر الله الأجسام على ذريات النطف، وفطر الأرواح على ذريات الفطر، والذريتان هما أصل الإنسان في بعدية، وسائر أجزاءه الروحية والبدنية فروع، مهما تأصلت في فترة التكليف.

وميثاق: ﴿أَلَسْتُ بِرَتِكُمُ ﴿ بإجابته: ﴿قَالُواْ بَكَى ﴾ هو ميثاق تكويني على فطرة الله التي فطر الناس عليها حيث «فطرهم على التوحيد عند الميثاق»(١)، وهو رؤيته تعالى بالقلب(٢).

قول الله ﷺ: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْماً ﴾ [الروم: ٣٠] ما تلك الفطرة؟ قال: هي
 الإسلام فطرهم الله حين أخذ ميثاقهم على التوحيد قال الست بربكم وفيه المؤمن والكافر.

<sup>(</sup>۱) المصدر ٣: ٩٦ ح ٣٥٢ في كتاب التوحيد بإسناده المتصل عن زرارة قال قلت لأبي جعفر عَلَيْمَا الله أَوْلَ الله عَلَيْما في كتابه: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْما فِي كتابه: ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْها لَهُ عَلَيْما فَي كتابه الله على التوحيد عند الميثاق وعلى معرفة أنه ربهم قلت: وخاطبوه؟ قال: فطأطأ رأسه ثم قال: لولا ذلك لم يعلموا من ربهم ولا من رازقهم.

أقول: لولا ذلك يعني فطرهم على التوحيد، فليس مقاولة ومسائلة فإنها لا تضمن المعرفة، وإنما تبنى الذات على المعرفة هو الذي يضمن المعرفة.

<sup>(</sup>٢) المصدر ٩٧ في كتاب التوحيد بإسناده إلى أبي بصير عن أبي عبد الله على قال قلت له اخبرني عن الله عَرَقَكُ هل يراه المؤمن يوم القيامة؟ قال: نعم وقد رأوه قبل يوم القيامة فقلت متى؟ قال: حين قال لهم ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلْكَ ﴾ [الأعرَاف: ١٧٧] ثم سكت ساعة ثم قال: وإن المؤمنين ليرونه في الدنيا قبل يوم القيامة ألست تراه في وقتك هذا؟ قال أبو بصير فقلت له جعلت فداك فأحدث بهذا عنك؟ فقال: لا فانك إذا حدثت به فأنكر منكر جاهل بمعنى ما تقول ثم قدر ان ذلك تشبيه كفر وليست الرؤية بالقلب كالرؤية بالعين تعالى الله عما يصفه المشبهون والملحدون.

أقول: وليست الرؤية المعرفة القلبية بصرف المسائلة.

وفيه ج ٣٦٢ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله: ﴿ أَلَسَتُ بِرَتِكُمْ ۚ قَالُوا بَلْنَ ﴾ قالوا بألسنتهم؟ قال: نعم وقالوا بقلوبهم فقلت وأي شيء كانوا يومئذ؟ قال: صنع منهم ما اكتفى

فطرة الإنسان باقية ما دامت له باقية مهما فقد جسمه وعقله، فإنها لزام الروح الإنساني حيث ﴿فَطَرَ النَّاسَ عَلَيَهَا ﴾ ولولاها لم يكن ناس، فهي تلازم حياته الإنسانية تعيشها وتعيشها كإنسان، ولذلك تجب إقامة الوجه لها بكل وجوهه، فإنها أصل الدين الحنيف القيم وجذره ﴿لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللَّهِ ذَلِكَ النِّيثُ الْفَيْرَ وَلَذِكَ الْقَيْمُ وَلَذِكَ الْقَيْمُ وَلَذِكَ الْقَيْمُ وَلَذِكِنَ أَكْمَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

والدين الحنيف القيم الذي لا تبدّل له ولا تبديل هو كلمة التوحيد «لا إله لا الله» كما وآية الفطرة وآيات إقامة الوجه للدين الحنيف القيم، فيها كلا الله» كما والإيجاب التوحيدي، فهنا ﴿حَنِيفَا ﴿...﴾ ﴿وَلَا تَكُونَكَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ﴾ هما سلب: لا إله - و ﴿مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَٱتَّقُوهُ﴾ هما الإيجاب: إلّا الله.

أجل - إن ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيَهُ ۚ هِي «دين الله» (١) الحنيف القيم الذي لا بديل عنه ولا تبديل له، وهي المعرفة (٢) وهي التوحيد (٣) وهي الإسلام (٤) وهي الولاية (٥) وهي كلها واحدة:

عباراتنا شتى وحسنك واحد وكل إلى ذاك الجمال يشير

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ١٥٥ - أخرج عن جماعة قال رسول الله عليها فطرة الله التي فطر الناس عليها قال: دين الله .

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ٤: ١٨٤ - القمي بإسناده عن زرارة عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن قول الله عَن قول الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عليها لا تبديل لخلق الله - قال: فطرهم على المعرفة به . .

<sup>(</sup>٣) المصدر ١٨٣ - أصول الكافي بإسناده عن الحلبي عن أبي عبد الله عَلَيْهِ في آية الفطرة قال: فطرهم على التوحيد ورواه مثله عنه هشام بن سالم وعبد الله بن سنان والعلاء بن فضيل، وفيه عن زرارة عنه عَلَيْهِ مثله بإضافة «جميعاً».

<sup>(</sup>٤) المصدر بإسناده عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليه الآية ما تلك الفطرة؟ قال: هي الإسلام فطرهم الله حين أخذ ميثاقهم على التوحيد قال: الست بربكم وفيه المؤمن والكافر.

<sup>(</sup>٥) المصدر - أصول الكافي بإسناده عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في الآية قال: هي الولاية.

ف «دين الله» هو معرفة الله، وهي ولاية الله، وهي الإسلام لله، وهي توحيد الله، فلا تعني خماسية العبارة إلّا أنه ﴿لاّ إِلَهَ إِلّا اللّهُ﴾(١) ثم المعاد والرسالة ومن ثم ولاية الأثمة (٢) و (إلى هاهنا التوحيد» كلها تحور على محور ولاية التوحيد ومعرفته، منه تصدر وإليه تعود، فنكران سائر الأصول ليس إلّا حصيلة نقصان أصلها الأصيل: معرفة الله بتوحيده بولاية الله في الإسلام له، وجماعها «دين الله» كما تدل عليه فطرت الله، كأصيل، والعقل كوسيط، والشرعة تفصيل.

<sup>(</sup>۱) المصدر الكافي عن القمي حدثنا الحسين بن علي بن زكريا قال حدثنا الهيثم بن عبد الله الرماني قال حدثنا علي بن موسى الرضا علي عن أبيه عن جده عن أبيه محمد بن علي عليه في الآية قال: هو لا إله إلا الله محمد رسول الله علي أمير المؤمنين ولي الله إلى هاهنا التوحيد ورواه مثله في بصائر الدرجات عن أبي عبد الله عليه في الآية فقال: «على التوحيد ومحمد رسول الله عليه وعلي أمير المؤمنين عليه وفي التوحيد رواه مثله عن عبد الرحمن مولى أبي جعفر عن أبي عبد الله عليه .

<sup>(</sup>٢) المصدر.

الدر المنثور عن جماعة عن أبي هريرة قال قال رسول الله على على مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه كما تنتج الإبل من بهيمة جمعاء هل تحس من جدعاء قالوا يا رسول الله على أفرأيت من يموت وهو صغير؟ قال على: ما من مولود إلا يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء. في تفسير الطبري بإسناده عن الأوسد بن سريع من بني سعد قال: غزوت مع رسول الله فتناول القوم الذرية بعد ما قتلوا المقاتلة فبلغ ذلك رسول الله في فاشتد عليه ثم قال: ما بال أقوام يتناولون الذرية فقال رجل يا رسول الله في أليسوا أبناء المشركين؟ فقال: أن خياركم أبناء المشركين إلا أنها ليست نسمة تولد إلا ولدت على الفطرة فما تزال عليها حتى يبين عنها أسانها فأبواها يهودانها وينصرانها» قال الحسن: لقد قال في كتابه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكُ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٧].

ولقد روى حديث الفطرة باختلاف يسير كما هنا في صيغها ووحدة في سوقها جماعة كما في المعجم المفهرس للحديث النبوي ج ٥: ١٨٠: «ما جاء في» كل مولود يولد، ولد على الفطرة، كل نسمة تولد على الفطرة في جنائز ٩٤ دسنة ١٤ - ت قدره، ط جنائز ٥٢، حم ٣، ٢٣٣، ٢٧٥، ٣٥٣.

ولقد أجملها الرسول على: في قوله «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه..» وهذه ثالوث الشرك بمختلف صوره، تجسيداً لله وتبنياً منه تهويداً، وتثليثاً معهما تنصيراً، وتثنية له أنه والنار إلهان إثنان تمجيساً، فكافة الخرافات الشركية لاصقة لاحقة على أهلها، والأصل الثابت والدين الحنيف القيم لها هو التوحيد قضية ﴿فِطْرَتَ اللهِ اللهِ النَّاسَ عَلَيْهاً ﴾.

وقد تعني «الولاية» هنا ولاية التوحيد والعبودية وولاية التكوين والإعادة وولاية التشريع، فهي تجمع الأصول الثلاثة، ثم ولاية الأثمة كفرع من ولاية الشرعة الرسالية، و«إلى هاهنا التوحيد» كما مضت في رواية.

فآية الفطرة تأمرنا بمطالعة كتابها، ومن ثم الآيات التي تستجيش العقول أن تعقل، تأمرنا بمطالعة كتاب العقل، والوجه الروحي المأمور بإقامته للدين حنيفاً هو وجه الروح والعقل والصدر والقلب واللب والفؤاد، وعلى هامشها وجه الحس، وهذه السبع تقام للدين حنيفاً ابتداء بكتاب الفطرة وإنهاء إلى كتاب الشرعة، والعقل هو الوسيط في هذه الرحلة، مهما كان وجهاً من الوجوه السبعة.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآيتان: ١٣، ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل، الآية: ٢٠.

للفطرة أحكام ثابتة لا مرد لها كما هي نفسها: ﴿لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللَّهِ ﴾ إذاً فهي أمتن قاعدة وأحسنها لتبنّي الكمالات الإنسانية، وعلى السالك إلى الله أن يعتبرها أولى المنازل في سيره وأولاها.

ولكي تكون هذه السفرة ناجحة، عليه أن يتزود براحلتها «الفطرة» وزادها الستة الأخرى من عرفات آية الفطرة، وقد عرفنا الفطرة بعض المعرفة وإليكم الستة الأخرى:

١ - معرفة النفس، ٢ - وحبها، ٣ - وإقامتها، وهي المطوية في ﴿ فَأَقِدُ ﴾، ٤ - ثم ﴿ وَجُهَكَ ﴾، ٥ - ﴿ لِلدِّينِ ﴾، ٦ - ﴿ حَنِيفًا ﴾ هي الأخرى من ألفاظها الأخرى.

معرفة النفس كما هيه حسب الطاقة البشرية هي أولى الخطوات في هذه الرحلة وعلى حد قول الرسول على «من عرف نفسه فقد عرف ربه».

فلتعرف أولاً من أنت، هل أنت - فقط - هذا البعد الحيواني، وكما أكثر الناس يظنون، ﴿يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ الْحَيَوْةِ الدُّنَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُرَّ غَلِوْلَاَ﴾ أولئك الذين يستعمرون كافة طاقاتهم المادية والمعنوية للشهوات والحيونات، إذ ضلوا عن أنفسهم فظلوا عاكفين على حيوناتهم ف ﴿وَلَكِنَّهُ وَأَخَلَدَ إِلَى ٱلأَرْضِ وَلَنَكِنَّهُ مَوْلًا وَاللَّهُ وَلَكُنَّهُ وَلَكُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا وَلَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَكُنَّ وَلَا لَا وَلَا وَلَا لَا وَاللَّهُ وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا لَا وَلَا لَا لَا وَلَا لَا وَاللَّهُ وَلَا لَا وَاللَّا وَلَا لَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا فَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا وَلَا وَلَا فَا وَلَا لَا وَلَا وَلَا وَلَا فَا وَلَا لَا وَلَا فَا وَلَا فَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا لَا عَلَا فَا وَلَا لَا وَلَا فَا وَلَا لَا وَلَا لَ

أم أنت الروح الإنساني كما هو مكتوب في كتاب الفطرة، فما الإنسان إلا عقلاً فاهماً، وما قيمته إلا قدر عقله، فلتكرّس كافة طاقاتك مادية ومعنوية في ترقية روحك.

ولما وجدت نفسك من أنت، تحب نفسك كما أنت، وذلك الوجدان

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٧.

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف، الآية: ۱۷٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ٢٨.

والحب يدفعانك إلى محبوب مطلق وموجود مطلق، هو المنطلق لكل محب وموجود، وهو الله تعالى شأنه.

فمعرفة النفس بالحيوانية فحبها بها هي الكفر بالله وبغضه، ولكن معرفتها بالروحانية وحبها بها هي معرفة الله وحبه.

فمن وجد نفسه كواقع الحق فقد وجد ربه، ومن ضل عن نفسه فقد ضل عن ربه، وكلما ازداد الإنسان معرفة صالحة بنفسه ازداد معرفة بربه، فحين يعرف نفسه أنه لا شيء في ذاته، يعرف الله وإنه مصدر كل شيء، فقر مطلق يتعلق بغنى مطلقة: ﴿ لَهُ يَأَيُّهُا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُعَرَاةُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُ النَّاسُ أَنتُمُ الْفُعَرَاةُ إِلَى اللَّهِ وَاللّهُ هُوَ الْغَنِيُ النّاسُ أَنتُمُ الْفُعَرَاةُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُو الْغَنِيُ النّاسُ الْتَمُ الْفُعَرَاةُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُو الْغَنِيُ الْحَدِيدُ ﴾ (١) - ﴿ فَهُرُوا إِلَى اللّهِ إِلَى اللّهِ إِلَى اللّهِ إِلَى اللّهِ إِلَى اللّهِ إِلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ثم الوجه من كل شيء ما يواجه به شيئاً أو يواجه إليه، فتختلف وجوهه حسب اختلاف كيان المواجه والمواجه إليه.

فإذا كان المواجه إليه من عالم المادة فوجه الإنسان الموجّه إليه هو بعده المادي، سواء الوجه المعروف منه كعضو بين الأعضاء كـ ﴿ أَذْهَبُواْ يِقَمِيضِ هَلَذًا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجّهِ أَبِى يَأْتِ بَصِيرًا ﴾ (٣).

أم ظاهر المقاديم من بدنه كما يتجه إلى القبلة ﴿ فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَارِ ﴾ (٤) ، أم البدن كله حيث يواجه حريقاً شاملاً يحرقه ظاهراً وباطناً ، فكما وجه النار هنا هو كلها كذلك وجه الإنسان المحترق بالنار هو كله، ووجه الأرض ككل هو ظاهر الكرة الأرضية ، وهو بوجه أخص الأفق الذي أنت فيه حيث تواجهها بعين مجردة أو مسلحة .

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٤٤.

وقد يعني وجه الشيء أوّله لأنه في أوّل المواجهة، كوجه لنار: ﴿مَامِنُواْ عَالَمُوا عَلَى اللَّهِارِ وَالْمَثُواْ عَالِمَوْاً عَلَى النَّهَارِ وَالْمُثُواْ عَالِمَهُ اللَّهَارِ وَالْمُثُواْ عَالِمَهُ اللَّهَارِ وَالْمُثُواْ عَالِمَهُ اللَّهَارِ وَالْمُثُواْ عَالِمَهُ اللَّهَارِ وَالْمُثُواْ عَالِمُولُا .

وإذا كان الموجّه إليه أمراً معنوياً كعلم أو عقيدة أو شرعة ودين فالوجه إليه هو المعنوي من المواجه، وأحرى مصداق له هو الله ﴿بَلَىٰ مَنْ أَسَلَمَ وَجُهَهُم لِلّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُمُ عِندَ رَبِّهِهِ ﴾ (٢) والعبد كله، بظاهره وباطنه وجه لله حيث يواجهه بعلمه وقدرته، ووجه إلى الله، حيث يتجه إليه بكله، بجسمه وروحه وعقله وصدره وقلبه ولبه وفؤاده.

إذاً فللوجه وجوه حسب مختلف الوجوه، فالوجه المقام ﴿لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ هو الإنسان ببعديه، بظاهر الحواس الخمس، وباطن المدركات الست روحاً ككل، وعقلاً ثم صدراً ثم قلباً ثم لباً ثم فؤاداً، فإنها المراتب المتدرجة المتفاضلة لإدراكات الروح ومعتقداته واتجاهاته.

وهنا الفؤاد أعمق أعماق الروح المتكامل حيث يتفأد بنور المعرفة واليقين كما للرسول الصادق الأمين: ﴿مَا كَنَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ۚ ۚ ۚ أَفَتُنَرُونَهُمْ عَلَىٰ مَا يَكُنُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ

هذه وجوه سبعة للإنسان يجب أن يقيمها ﴿لِلدِّينِ حَنِيفًا ﴾ ابتداء ب ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّذِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيَهًا ﴾ .

تجب إقامتها، دون توجيهها غير مقامه، حيث الروح الخامل، والعقل المتكاسل، والصدر الضيق الشاغل، والقلب المقلوب القاحل، واللّب أو الفؤاد غير المتكامل، لا توجّه للدين إلّا أن تبوء بخسار، وكما الحسّ وهو

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة، الآية: ۱۱۲.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم، الآيات: ١١-١٦.

الخطوة الأولى والبلد الأوّل من هذه الرحلة في بلاد العرفات، لا يأتي بغير قيامه إلّا بالبوار.

إلى هنا، وقد عرفت نفسك وأحببته مشياً على صراط مستقيم دون إكباب على وجهك، ثم عرفت وجهك بوجوهه وإقامته فيها، يجب أن تعرف «الدين» المتوجّه إليه كخامسة الخطوات فما هو الدين؟

الدين في أصله هو الطاعة، وهو هنا طاعة الله لأعلى مراتب التسليم، فهو الإسلام، ولا إسلام إلّا بالتوحيد فهو التوحيد، ولا توحيد إلّا بولاية الله تكويناً وتشريعاً، بدء وعوداً، وولايته عبودية و (إلى هاهنا التوحيد، حيث يشمل دين التوحيد والتوحيد الدين: اصول الدين بفروعه.

وإلى سادسة هي عشيرة العشرة ﴿حَنِيفاً ﴾ فلتكن حنيفاً مائلاً عن الضلالة إلى الاستقامة في معرفة نفسك وحبها ووجهها وإقامتها والدين المتّجه إليه، حيث الجنف في أيّ من هذه يخسرك في رحلتك، والحنف يربحك فيها، ومهما كان الإنسان حنيفاً بذاته فقد يقصّر أو يقصر فيبدل حنفه إلى جنف:

﴿ اللَّيْنَ مَنَلَّ سَعَيْهُمْ فِي الْمَيْوَةِ اللَّهَ الْمُعْمَ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ (١) ثم وبصيغة سائغة واجب الحنافة أن تكون في هذه الرحلة عشيرة لعشرة كاملة بين العرفات السبع والوجوه السبعة، باستثناء الحنافة نفسها لأن حنافتها تحصيل للحاصل اللهم إلّا كشفاً عن غطاءها حيث تحسب الجنف حنفاً إذ يحسب ضلاله هدى! وباستثناء الفطرة لأنها حنيفة في ذاتها، والوجه فإنه منقسم إلى سبعة محسوبة في العشرة، ووجه الروح فإنه وجهان من الوجوه السبعة، فهذه العشيرة مع الحنافة هي الروح: ١ - بمعرفته، ٢ - وحبه وهما وجه الروح، ٣ - وإقامته، ٤ - ومعرفة الدين، ٥ - ووجه الحس، وجه الروح، ٣ - والفؤاد. ٢ - والعقل، ٧ - والفؤاد.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ١٠٤.

تلك عشرة كاملة مكملة إذا كانت عشيرة الحنف مهما كانت درجات، ثم هي عشرة ناقصة ناقضة إذا كانت أسيرة الجنف وعشيرته، مهما كانت دركات.

درجات لتلك الكاملة، ودركات لهذه الناقصة، تأمرنا آية الفطرة أن نزودها كلها بحنف، و﴿ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّدُ ﴾.

فمن حنف الحس بإدراكاته الخمس أن يحس بالدنيا ورائها دون إخلاد عليها ونظرة قاصرة إليها، فالدنيا أمام الحس اثنتان على حد المروي عن الإمام علي علي المسلم المسلم الإمام علي علي المسلم المسلم المسلم الإمام علي علي المسلم الم

فجنف الحس أن يقصر استعماله في الشهوات فتصبح عيناً لا تبصر وسمعاً لا يسمع لا يسمع، كما وجنف القلب فأصحابها كما قال الله: ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّدَ كَمْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهُ

ولأن القلب هو قلب الروح فيشمل صدراً قبله ولباً وفؤاداً بعده وعقلاً معها والروح كأمها، وكذلك العين والسمع هما أهم الحواس الظاهرة، فالآية تشمل حنف الحواس الخمس الظاهرة والإدراكات الست الباطنة.

والحنافة من قضايا الفطرة الإنسانية في أعمق أعماق الإدراكات، والجنف ليس مقصوداً بنفسه إلّا لمن يخطأ إليه الحنف قاصراً أو مقصراً وكما يروى عن الإمام علي أمير المؤمنين عَلَيْ "إنما بدء وقوع الفتن أهواء تتبع وأحكام تبتدع يخالف فيها كتاب الله ويتولى عليها رجال رجالاً فلو أن الحق خلص لم يخف على ذي حجى ولو أن الباطل خلص لم يكن اختلاف ولكن يؤخذ من هذا ضغث ومن هذا ضغث فيمزجان فيجيئان معاً فهناك استحوذاً الشيطان على أولياءه ونجى الذين سبقت لهم من الله الحسنى».

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٩.

ومن حنف النفس معرفتها كما هي حسب الطاقة البشرية، ومن جنفها تجاهلها كأن النفس هي البدن، وهناك – إذا – حنف في حبها فحب الله، أم جنف في حبها فحب اللهو، وكذلك حنف إقامتها وجنفها، وحنف الدين وجنفه، وحنف الحس وجنفه.

ومن حنف العقل ان يعقل ما يحق عقله: ﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُّمُ عَلَيْكِ مُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُّمُ عَلَيْكِهِ لَهَ لَكُمُّمُ عَلَيْكِ لَهُ لَكُمُّمُ عَلَيْكِ لَهُ لَكُمُّمُ اللَّهُ لَكُمُّمُ اللَّهُ لَكُمُّمُ اللَّهُ لَكُمُّمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَلَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَلَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَلَّهُ لَلْهُ لَكُمُ اللَّهُ لَلَّهُ لَللَّهُ لَلَّهُ لَمُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَّهُ لَلَّهُ لَلْلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَّهُ لَلَّهُ لَ

ومن جنفه إلّا يعقل: ﴿ مُثُمُّ بُكُمُ عُنَى فَهُمْ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ (٢) ﴿ إِنَّ شَرَّ اللَّهِ وَاللَّهُ مُ اللَّذِينَ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ (٣).

أم يصرف عقله في خدمة: الشيطنات والحيونات ﴿وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَالْحَيْرُ اللَّهِ خَيْرٌ وَالْحَيْرُ اللَّهِ عَنْدُ اللَّهِ خَيْرٌ وَالْحَيْرُ اللَّهِ عَنْدُ اللَّهِ خَيْرٌ وَالْحَيْرُ اللَّهِ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُوا اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُوا اللَّهُ عَنْدُوا اللَّالِ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَاللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَاللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَاللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا

ومن حنف الصدر انشراحه لتقبّل الحق المعقول: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَةِ ﴾ (٥).

ومن جفنه ضيقه: ﴿وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلُّهُ يَجْعَلُ صَدَدَرُهُ صَبَيِّقًا حَرَجًا﴾ (٦) أو شرحه بالكفر وهو ضيقه عن الايمان.

ومن حنف القلب وعيه وسلمه ﴿إِلَّا مَنْ أَنَّى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ﴾(٧).

ومن جنفه تقلّبه عن قلب الإنسان إلى قلب حيوان وهو طبعه ﴿كَنَالِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَيّرٍ جَبَّارٍ﴾ (^).

ومن حنف اللب ذكره الدائب دون غفلة ﴿وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُوْلُواْ آلْأَلْبُكِ﴾(٩).

سورة البقرة، الآية: ۲٤٢.
 سورة الأنعام، الآية: ١٢٥.

 <sup>(</sup>۲) سورة البقرة، الآية: ۱۷۱.
 (۷) سورة الشعراء، الآية: ۸۹.

 <sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٢٢.
 (٨) سورة غافر، الآية: ٣٥.

 <sup>(</sup>٤) سورة القصص، الآية: ٦٠.
 (٩) سورة البقرة، الآية: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٢٥.

ومن جنفه أن يكون لباب الحيوان والشيطان، خاوياً عن لب الذكر والإيمان.

ومن حنف الفؤاد تفثوده بنور اليقين: ﴿مَا كَذَبَ اَلْفُؤَادُ مَا رَأَيْ ﴾ (١) وتثبّته بانباء الحق: ﴿وَكُلَّا نَقُشُ عَلَيْكَ مِنْ آئِلَةِ الرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِـ فُؤَادَكُ ﴾ (٢) ﴿كَذَلِكَ لِكَ لَائِبَتَ بِهِـ فُؤَادَكُ وَرَثَلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴾ (٣).

ومن جنفه تفؤده بنيران الجهالات: ﴿نَارُ ٱللَّهِ ٱلْمُوفَدَهُ ۗ ۞ ٱلَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى ٱلْأَفْهِدَةِ ۞﴾ (٤).

إن الإنسان أياً كان يدرك بوجه الحس المحسوسات، وبوجه العقل يدرك المعقولات ببرهان ودون برهان كالمشهودات العقلية وضرورياتها، وبوجه الصدر يصدرها ليعتقدها، وبوجه القلب يطمئن بها، وبوجه اللب يزيل أقشارها واغشاءها ويبقي ألبابها، وبوجه الفؤاد يتفأد تفدية لها، فلا يبقى مجالاً في لبه لها.

نفس حنيفة بوجه حنيف وإقامة حنيفة لدين حنيف، تسلك صراطها المستقيم دون زلة ولا ضلة، ابتداء من ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْماً ﴾ وإنهاء إلى شرعة الله التي كلف الناس بها و ﴿ ذَلِكَ ٱللِّيثُ ٱلْقَيِّدُ وَلَكِكَ النّاسُ بها و ﴿ ذَلِكَ ٱللِّيثُ ٱلْقَيّدُ وَلَكِكَ النّاسُ بها و أَذَلِكَ اللّهِ اللهُ اللهُ وَلَكِكَ اللّهُ اللهُ ا

فالعقل هنا يأخذ الدين بيديه وكلتا يديه يمين، بيد أولى تأخذ من الفطرة، وبثانية تأخذ من الشرعة، ثم تنقل ما أخذت إلى الصدر متكاملاً، ثم إلى القلب فأكمل، ثم اللب فأفضل، ثم الفؤاد وهو أكمل الأفضل وأفضل

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الهمزة، الآيتان: ٦، ٧.

الأكمل، حيث لا يبقى في لب القلب إلّا شعلة النور المعرفية، متجاهلاً عما سوى الله، متدلياً بالله ﴿ مُمَّ دَنَا فَنَدَكَى ﴿ لَى فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴿ لَى الله عَلَى العرفات السبع درجات.

فالنتيجة الحاصلة للسالك إلى الله درجات حب الدرجات، من أدنى الإيمان إلى أعلاه وإلى العصمة، وإلى أعلاها الخاصة بالرسول الأقدس محمد علي وأهليه الطاهرين المسلامية.

هناك وجه للدين وهو شرعة الدين، وهنا وجه إلى الدين وهو مشرعة الدين: ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ اَلَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

إذاً – فإلى أحضان الفطرة وأحكامها، لنقيم وجوهنا إليها للدين حنيفاً، وليكن الله معنا.

#### حب الكمال المطلق

إنّ الإنسان أياً كان يحب الكمال المطلق الذي لا حدّ له، ولأنه لا يجده في نفسه، فهو دائب السعي والجد للوصول إليه، دون أية وقفة في جده وسعيه، ولأن هذا الكون كله محدود وناقص، وكله فقير مفتاق، فلا يجد بغيته الأصيلة فيه، وهو متأكد أن ليس يجدها فيه على أية حال، فلولا أن هناك في الكون كمالاً مطلقاً وهو لا يجده بتاً في هذا الكون، فكيف لا تخمد نار حبه وتفود فؤاده للوصول اليه، فلا فتور للفطرة في حب الكمال المطلق.

إنه - قطعاً وبيقين - يحب الكمال المطلق، وهو لا يجده قطعاً ويقيناً في

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآيتان: ٨، ٩.

هذا الكون المحسوس وكله محدود، فليكن ذلك الكائن اللامحدود موجوداً وراء الحس والمادة، وهو يحدد الحدود، ويفيض على المحدود الفقير الفقير في ذاته على أية حال، وهذه هي فطرة المعرفة ودين المعرفة لله.

وهذه ضابطة سارية قاطعة إن واقع الحب يقتضي واقع المحبوب، إلا حباً خاطئاً بتخيّل وجود المحبوب أو إمكانيته، فإذا تأكد من استحالة المحبوب زال حبه إذ لا يعقل حسب المستحيل.

والإنسان المحب للكمال المطلق اللامحدود حين يتأكد أنه مستحيل في الكون المادي، نراه لا يزول حبه ولا يزال محباً كما كان، وهذا يكشف عن واقع المحبوب وراء عالم المادة دون جدال ولا هوادة.

ولأن الكمال المطلق يقتضي كأصول صفاته الذاتية، الحياة السرمدية، والعلم غير المحدود المطلق عن كل حد وحدود، والقدرة اللامحدودة بحدود، فهذه الثلاث أيضاً محبوبة فطرية لأنها من لزامات الكمال المطلق، كما أن الحياة السرمدية هي محط العلم والقدرة اللانهائية.

ثم وكل واحدة منها محبوبة فطرية ذاتية، فلا تجد من الناس أحداً إلّا ويحب هذه الثلاث حباً دائباً لا فتور فيه ولا فطور، ولأنه لا يجدها في هذا الكون المحسوس المحدود، وهو متأكد أنها مستحيلة الوجود له ولسواه من كائن محدود<sup>(۱)</sup> ومع ذلك لا تفتر فطرته في حبّها ذاتية، فلتكن موجودة لمحبوبه الأول الكامل المطلق اللانهائي وهو الله تعالى شأنه.

حبّ عريق في الفطرة، عميق مندغم في ذاتها دون فترة، أولاً يكشف عن وجود محبوبه، ولو أخطأت الفطرة في هكذا حب عريق دائب، فليعش الإنسان أياً كان حياته كله اخطاء واخطاء، وليخطأ عقله على طول الخط،

<sup>(</sup>١) وذلك لأن اللامحدود من وجود وكمالاته لا يحل في المحدود من جسم، وهذا دليل فطري على أنه تعالى مجرد عن المادة وخواصها.

ما دامت فطرته المعصومة عن الخطأ خاطئة في هكذا محبوب، وبأحرى الأخطاء في حواسه وكل إدراكاته ما دامت فطرته وهي الأصيلة في كيانه، والقاعدة الأصيلة في إنسانيته، هي خاطئة فيما تحبه ذاتية دون تبدّل ولا تبديل، ولحدن ﴿لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللَّهِ ذَلِكَ اللَّهِ ثَالَةً لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ

إن العقلاء يرون عقولهم حجة مصيبة على أخطاءها، وكذلك حواسهم رغم أخطاءها، أفلا يرون – بعد – أن فطرهم مصيبة ولا يختلفون فيها ولا يتخلفون عنها؟

إذاً فدين الفطرة تدين له البشرية عن بكرتها دون خلاف، وهكذا يكون كتاب الله: ﴿فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْماً﴾.

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآيتان: ٣٣، ٣٤.

مِنكُر بِرَهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ صُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ بِمُعَدِهِمْ يَنْهُ بَنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةَ مِنْهُ نَسِى مَا كَانَ يَدْعُوّا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلَ عَن سَبِيلِهِ عَلَى نَعْمَةً مِنْهُ وَعَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مَن اللهِ اللهُ مَن اللهِ اللهُ ال

ومثال ثان لحكم التوحيد حسب الفطرة: ﴿ هُوَ ٱلّذِى يُسَيِّرُكُم فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحَرِّ عَاصِفٌ حَبَّةُ هُمُ ٱلْمَنْ فِي الْمَنْ فِي الْفَلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيْبَةِ وَفَرِحُوا بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ الْمَنْجُ مِن كُلِي مَكَانِ وَطَلْقُوا ٱلْبَهُم أُحِيط بِهِمْ دَعُوا اللّه مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَهِ ٱلْجَيْدُنَا مِنْ هَدْدِهِ لَنَكُونَكَ مِنَ الشَّكِرِينَ ﴿ فَلَمَا آنِجَمَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الأَرْضِ الْجَيْدُنَا مِنْ هَدْدِهِ لَنَكُونَكَ مِنَ الشَّكِرِينَ ﴿ فَلَمَا آنِجَمُهُمْ النَّذِي الْمَثَلِينَ اللَّهُ اللَّذِينَ أَنْهُمْ مَنْ الشَّكِرِينَ ﴿ فَلَمَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللْهُ اللللَّهُ الللللِهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللللَّهُ اللللللللَّهُ اللللللللللللَّهُ الللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللِهُ اللللللِهُ الللللِهُ ا

آيات سبع مما تدل على ذلك الحكم الفطري، أن الإنسان في أعمق أعماق كيانه منعطف إلى نقطة واحدة من الكمال اللامحدود، لا ينعطف إليها بطبيعة الحال، إلا عندما تقطعت الأسباب التي يعيشها ويظن انها هي

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآيتان: ٥٣، ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآيتان: ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة العنكبوت، الآيات: ٦٤، ٦٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، الآية: ٦٧.

التي تعيّشه وتنفعه أو تضره، فيشركها بربه، أم وينكر ربه مؤلّها إياها ملحداً بربه.

ولولا هنا إلّا ذلك الحكم الحكيم لـ ﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِى فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ لكفي برهاناً صارخاً من عمق ذاته أن ﴿ لَاۤ إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ فإن الاعتراف بأصل وجود الله مطوي فيها دون هوادة.

ومن ثم العقل حيث يتبني الفطرة وسائر الآيات أنفسية وآفاقية، يكمل المعرفة التوحيدية ببراهين تفصيلية هي كتفسير لإجمال ما في الفطرة، ثم الشرعة الإلهية حيث يتبناهما، تشرح كلمة التوحيد بتفاصيل حكيمة معصومة، ملائمة للفطرة أولياً وللعقل ثانوياً، إذا فثلّت الدين الحنيف القيم، كله صارخ بأن ﴿لاَ إِلَهُ إِلّا اللهُ﴾.

فالشرعة تصوّب إجمال حكم الفطرة وتخطّئ البعض من أحكام العقل المتخلفة عن الفطرة، وترشده على ضوء الفطرة إلى صراط مستقيم.

ومن حكم العقل استحالة التعدد في المطلق، ولا سيما الذي لا حدّ له، حيث التعدد بحاجة ماسة إلى ميزة بين المتعددين، هي الفصل المايز الفاصل بينهما، وما يز الزمان والمكان والحدود المادية الأخرى مسلوب عن ذلك الكامل المطلق، ومايزة الصفات ذاتية وفعلية مستحيلة في غير المحدودين، فإنها إما صفة كمال أو نقص، والثاني يناقض كما له فضلاً عن اللانهائي، والكمال لكل دون الآخر يحكم بنقص الآخر فهما – إذاً – اللانهائي، والكمال لكل دون الآخر يحكم بنقص الآخر فهما – إذاً –

وكيف يمكن التعدد في المطلق اللامحدود، ولا يمكن في محدوده، فمطلق الماء دون أية قيود وحدود وألوان ليس إلّا واحداً، والماء في ذلك الإطلاق محدود في واقعه، فالمطلق اللامحدود مستحيل التعدد من بعدين اثنين.

وحكم ثالث تحكم فيه بالحياة الآخرة هو حب الحياة اللانهائية لنفسه، وهذا يختلف عن حب الحياة السرمدية المستحيلة له، حيث الفطرة تحب مطلق الكمال كما تحب الكمال المطلق، والثاني منفصل عن ذاته، مستحيل لذاته، والأول محبوب لذاته في ذاته ومنه الحياة الأبدية، ففي حين تعلم كل نفس انها ذائقة الموت، ومع ذلك لا فتور في فطرته لحب الحياة الأبدية، فلو كان موته فوته، دون حياة بعده، لكان محبوبه تخيّلاً لا واقع له، والحب الفطري المندغم في الذات يحيل عدم المحبوب، ويفرض وجوده، وإذ لا أبدية في الحياة الدنيا فلتكن بعدها وهي حياة الحساب.

ولئن سألت: إذا كانت الحياة محبوبة الذات فلماذا ينتحر البعض رغم حب الحياة؟

قلنا: وذلك دليل آخر على حب الحياة، فلا أحد يرجّح الموت على الحياة إلّا لحب الذات بحياة مريحة، وأما الحياة الهرجة المحرجة المريجة، فلا يتصبّر عليها إلّا كل ذو حظ عظيم من معرفة الحياة بعد الممات، ثم قليلو المعرفة، والناكرون للحياة بعد الموت، هؤلاء قد يفضّلون الموت على شقوة الحياة، حباً لراحة الحياة وبغضاً لشقوتها، ثم وكافة المحاولات للإنسان تهدف إلى حياة مريحة مستمرة كأطول ما يمكن، فلا أحد – إذاً – إلاّ ويحب الحياة بأبديتها.

ومما يؤيد ذلك الحكم حكم الفطرة بحب استدامة الصيت والاسم بعد الموت، فلو كان الموت فوتا لفترت الفطرة في حكمها أو نفدت فيه، ونحن نرى المعترف بالحياة بعد الموت والناكر لها يحبان ذلك الصيت كما يحبان الأبدية، دون فتور لهذا الحب أو ذاك، مع العلم بواقع الموت، فلو لا الحياة بعد الموت، فلا موقع لذلك الحب! ولا سيما لمنكر الحياة بعد الموت، فما يفيده صيته وتردد اسمه بخير على الألسن بعد موته إذا كان موته فوته، فمن ذا الذي يحظو ببقاء اسمه لو لا حياته بعد موته؟

هذا حكم الفطرة، وثم العقل يحكم بلزوم الحياة بعد الموت قضية علمه تعالى وعدله فليجازي المحسن والمسيء، وإذ لا جزاءً في الدنيا فليكن في الأخرى، تداوماً وتفصيلاً لحكم الفطرة.

ثم الشرعة المعصومة فيها كل تفاصيل ذلك الحكم الفطري والعقلي، مخطئة أخطاء العقل، مقررة صوابه وحكم الفطرة.

وحكم رابع للفطرة وجوب احترام المحبوب الكامل الحاضر المقتدر العالم المنعم المنتقم، وكل هذه السبع موجودة لله الواحد القهار لأعلى القمم، ولا بد أن يحترم كما يشاء ويرضى ولا سبيل إلى معرفة مشية ورضاه في كيف يحترم ويعبد إلّا بوحيه، وإذ لا يوحي إلينا أجمع فليوح إلى بعض الصالحين من عباده المخلصين، وهذه هي النبوة العامة، الأصل الثالث من أصول الدين الحنيف القيم.

فلأنه تعالى هو الكامل لغير النهاية، فليكن محبوباً لغير النهاية، وقضية الحب احترام المحبوب قدر الحب حتى في غيبه فكيف إذا كان حاضراً ناظراً فإنه قضية العلم المطلق، وكيف إذا كان قديراً على كل شيء؟ فإنه قضية الكمال المطلق كما العلم! وكيف إذا كان منعماً؟ ﴿وَمَا بِكُم مِّن يَتَمَةِ فَمِنَ اللَّهِ ﴾ (١) ومن ثم إذا كان منتقماً بعدله بين خليقته.

ثم الفطرة تحب مطلق المعرفة كما تحب المعرفة المطلقة ومعرفة المطلق ومعرفة المطلق وهو الله تعالى شأنه، ومن ثم العبودية لذلك المطلق استكمالاً للإنسان، ثم العدالة تعديلاً لكيانه وسائر الإنسان.

حب المعرفة يجذبه إلى معرفة الله وتوحيده، وحب المعدلة تعرّفه أنه لا بد من حياة الحساب بعد الموت ليظهر فيه عدل الله تعالى إذ لم يظهر تماماً

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٥٣.

يوم الدنيا لأنها يوم التكليف الاختبار الاختيار، وحب العبودية تدفعه إلى التفتيش عن كيف يعبد ربه ولا سبيل له إلا الوحي.

فهذه الأصول الثلاثة المعرفية كلها مندغمة في الفطرة إذا أزيلت عنها حجب الظلمة، واستفرغت لاتجاه الإنسان بوجوهه لها وإليها حنيفاً في عشرة كاملة، و﴿ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِكِ ٱلنَّكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾.

ما من إنسان إلّا ويحب التخضع لحد والعبودية للأكمل منه، فهل يجد أكمل من الله وأفضل أو من يساميه في محتده فيعبده دونه أو يشركه به؟

ذلك هو الميثاق المأخوذ على ذرية بني آدم كما تتحدث عنها آية الذرية، وهي ذرية الروح لمكان المعرفة ﴿أَلَسَتُ بِرَيِكُمُ قَالُوا بَلَيُ ﴾ (١) فرمِن ظُهُورِهِم ذُرِيَّتُهُم ﴾ (٢) لا تعني إلّا ظهور الأرواح وهي أصلابها الأعماق، وهي الأصول الفطرية التي تتبناها الأرواح.

فكما للجسم ظهر الصلب وهو النطفة الجرثومية التي هي أصل الجسم، كذلك للروح ظهر الصلب وهو الفطرة الجرثومية التي هي أصل الروح، وهما البعدان الأولان لأيّ إنسان! وإليكم تفاصيل الدرجات السبع لأحكام الفطرة، حيث تتدرج الست منها من حب الكمال المطلق الذي لا حدّله.

سبق أن تحدثنا عن حب الكمال المطلق وعلى ضوءه معرفة الخالق وتوحيده و«هل الدين إلا الحب»؟

١ - ثم حب ذلك المطلق اللانهائي تفرض احترامه على أية حال دون أي اخترام، واحترام الكامل - أيا كان - هو من الحقائق الفطرية بالنسبة لأي كامل بأي كمال، حاضراً وغائباً، مقتدراً وعاجزاً، عالماً وجاهلاً، منعماً أو متنعماً، منتقماً إن لم تحترمه أو غير منتقم، فما جوابك في الهول

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.

المطلع حين يسألك ربك: ألم أكن كاملاً وأكمل من سائر الكون، فكيف احترمت كل كامل واخترمت خالقهم؟

٢ - ثم احترام المحبوب فطري حتى إن فقدت الست الأخرى، فما جوابك حين تُسأل: ألم أكن محبوبك، واجداً للست الأخرى أكمل وأحرى من سائر الكون، فكيف احترمت كل محبوب واخترمتني وانا فوق كل محبوب؟

٣ - ثم احترام المقتدر فطري إذا كان عادلاً حتى ان فقدت الست الأخرى، فما جوابك حين تسأل: ألم أكن مقتدراً عدلاً وأفضل من سائر الكون، فكيف احترمت كل مقتدر سواي واخترمتني؟

\$ - ثم احترام العالم فطري حتى إذا فقدت الست الأخرى، فما جوابك حين تسأل: ألم أكن عالماً وأعلم من سائر الكون؟ فكيف احترمت كل عالم سواي واخترمتني؟

٥ - ثم احترام المنعم فطري حتى إذا فقدت الست الأخرى فما جوابك حين تسأل: ألم أكن منعماً عليك وعلي كل المنعمين عليك، فكيف احترمت كل منعم عليك واخترمتني؟. ثم احترام المنتقم - إلى - واخترمتني.

٧ - ثم احترام الحاضر - أياً كان - فطري، حتى إذا كان عدواً لك، وحتى إذا كان صورة منه أو تمثال، لا يتجاوز حضوره عالم الخيال، فما جوابك حين تسأل: ألم أكن معك حاضراً حضور العلم ﴿وَغَنَّ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنَ جَلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ حاضراً عندك أكثر من حضورك أنت لنفسك، ف «اعبد ربك كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك».

ما جوابك حين يسألك ربك، ألم أكن كاملاً محبوباً مقتدراً عالماً منعماً منتماً وحاضراً عندك، وأفضل في كل ذلك لغير النهاية من غيري ولو جمع السبعة، فكيف احترمتهم واحترمتني؟.

إن جواب المخلصين من عباد الله هو إخلاص العبادة لله على درجاتهم، بل ليسوا ليسألوا كمن سواهم! ثم جواب المؤمنين فيما قصروا في كبيرة أو صغيرة: أننا كنا غافلين، مهما كنا في غفلتنا مقصرين:

﴿رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِى آَمْرِنَا...﴾ (١) اعتذاراً مقبولاً لمن تركوا كبائر ما ينهون عنه: ﴿إِن تَجْتَنِبُوا كَبَآبِرَ مَا لُنْهَوَنَ عَنْـهُ لُكَفِّرْ عَنكُمُ سَكِيْعَاتِكُمُ وَنُذَخِلُكُم مُّذَخَلًا كَرِيمًا﴾ (٢).

ثم لمن يستشفع فيشفع له عفواً في قسم من الكبائر، ثم لمن لا شفاعة وله بقية من الإيمان عقوبة الدنيا ثم البرزخ ثم القيامة ثم إلى رحمة الله.

ومن مقال المذنبين من المؤمنين ما قاله آدم وزوجه ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَآ أَنفُسَنَا وَإِن لَرْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ (٣).

ثم لا جواب لغيرهما من مطلق الكافرين، منافقين أم أهل كتاب منسوخ، أم مشركين أم ملحدين، حيث الأحكام الفطرية تشمل الناس أجمعين، لا يفلت منها فالت.

فيا ويلنا من هول المطّلع حين يستجوبنا ربنا عما اخترمناه، حينما احترمنا سواه من خلقه وهم غيّب، وإذا كانوا حضوراً فهم بحضرته صغار .

﴿ فَأَقِدَ وَجَهَكَ لِللِّينِ حَنِيفاً فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيّها ﴾ فإنها مشرّعة لمعرفة الشرعة الإلهية وتصديقها ، وما هذه الشرائع إلّا شراحاً لأحكام الفطرة ، وقد يعتبرها القرآن ذكريات لما في الفطرة حيث حججت فاستغفلت ، فآيات القرآن ذكريات لآيات الفطرة وأين آيات من آيات وإن كانت كلها معصومة لأنها مما كتب الله .

سورة آل عمران، الآية: ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٣.

فآيات ذكر الله في كتاب الشرعة توحي بأصل المعرفة المحجوبة في الفطرة ﴿ فَأَذَكُونِ آذَكُرَكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ (١) ولا ذكر إلَّا بعد نسيان، كما لا نسيان إلّا عن كائن سابق.

كما وآيات ذكر الإنسان بخلقه ولم يك شيئاً توحي بأصل المعرفة أن الله خالقه: ﴿ أَوْلَا يَدْكُرُ ٱلْإِنْسَنُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ وَلَتْم يَكُ شَيْتًا ﴾ (٢).

وآيات ذكر الإنسان بنعم الله السابغة توحى باعترافه المنسى المتغافل السمتجاهل: ﴿ وَأَذَكُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ (٢) ﴿ فَأَذْكُرُوا مَا لَآهُ اللَّهِ وَلَا نَعْنُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ (٤).

ثم والشرعة الإلهية جملةً وتفصيلاً، أصولاً وفروعاً، ليست إلَّا ذكرى، ولا الرسول ﷺ إلّا مذكراً: ﴿فَذَكِّرْ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ﴾ (٥) ﴿فَنَكِّرْ إِن نَّفَعَتِ اَلذِّكْرَىٰ﴾(٦) وأخيراً: ﴿فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ۞ لَشْتَ عَلَيْهِم بِمُهَيِّظِرٍ ۞﴾(٧) ولا تذكير إلّا بماله أصل سابق سابغ مغفول، فلتكن الشرعة كائنة في الفطرة مغفولة.

لذلك يسمى كتاب الشرعة ذكراً ﴿ وَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآيِنَتِ وَالذِّكْرِ ٱلْعَكِيمِ﴾(^) ﴿ إِنَّا خَتُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنظُونَ﴾ (٩) ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ۗ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ لِمَن شَلَةً مِنكُمُّ أَن يَسْتَقِيمَ ۞﴾(١٠) ﴿وَهَنَا ذِكُرٌ مُبَارَكُ أَنزَلْنَكُ أَفَأَنتُمْ لَمُ مُنكِرُونَ﴾(١١) سماوي ذكر: ﴿مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّن زَيِّهِم تُحْدَثٍ...﴾

سورة البقرة، الآية: ١٥٢. (1)

سورة مريم، الآية: ٦٧. **(Y)** 

<sup>(</sup>١٠) سورة التكرير، الآيتان: ٢٧، ٢٨. سورة البقرة، الآية: ٢٣١. (٣)

<sup>(</sup>١١) سورة الأنبياء، الآية: ٥٠. سورة الأعراف، الآية: ٧٤. (٤)

سورة ق، الآية: ٤٥. (0) سورة الأعلى، الآية: ٩. (٦)

سورة الغاشية، الآيتان: ٢١، ٢٢. **(V)** 

<sup>(</sup>A) سورة آل عمران، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٩) سورة الحجر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>١٢) سورة يس، الآية: ١١.

<sup>(</sup>١٣) سورة الأنبياء، الآية: ٢.

كما وإن رسوله ذكر يحمل ذلك الذكر: ﴿ فَاتَقُوا اللَّهَ يَتَأُولِي الْأَلَبَ الَّذِينَ الْمَانُولُ قَدْ أَزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللّهُ اللَّلَّالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

يذكر الذكر في القرآن بمختلف صيغة وموارده زهاء (٢٦٧) مرة مما يبرهن واضحة إن كتاب التدوين الشرعة نسخة كاملة عن كتاب التكوين الفطرة، مهما بان البون بينهما جملةً وتفصيلاً.

فلنقرء كتاب الفطرة بإقامة الوجه إليها حنفاء لكي تتسهل لنا قراءة كتاب الشرعة، نقرء كتاب الفطرة بحنف في بنوده العشرة.

ففي إقامة وجه الحس بوجوهه الخمسة، المفروض إصلاح الحس دون إخلاد فيها إلى الأرض واتباع الهوى، فليعرف بفطرياته السبع إنه في استعمال حواسه أمام محبوب كامل مقتدر عالم منعم منتقم حاضر، فليكن حاذراً متحضراً في صلاحه على أية حال.

وفي إقامة وجه العقل إلى الدين حنيفاً لا بد من مراجعة الفطرة في أحكامها، كيلا يخطأ أو يقصر أو يقصّر في تعقله، ولينظر إلى آيات الله آفاقية وأنفسية على غرار الفطرة.

وفي إقامة وجه القلب إلى الدين حنيفاً لا بد من قطع العلائق العالقة الحالقة الدنيوية لكي تتجلى فيه نور المعرفة، وهذه الثلاث هي أصول وجوه الإنسان، حيث القلب قلب بين الصدر قبله واللب والفؤاد بعده، وهذه حالاته ودرجاته.

وبذلك نرى ربطاً عريقاً عميقاً بين كتاب الفطرة وكتاب الشرعة وكلاهما من صنع الله وفقاً لناموس الكون.

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآيتان: ١٠، ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة يس، الآية: ٦٩.

فالاعتراف بالربوبية الوحيدة فطرة غير وهيدة في الكيان الإنساني، أودعها الله تعالى في هذه الكينونة الغالية، فالرسالات – إذا – ليست إلا تذكيرات لها، وتحذيرات، لمن ينحرفون عنها وينجرفون، فهم – إذا بحتاجون إلى تذكيرات وتحذيرات، فالتوحيد إذا ميثاق معقود بين فطرت الناس وخالق الناس منذ كينونتهم الأولى، فلا حجة لهم في نقض ذلك الميثاق وحتى لو لم يبعث إليهم الرسل مبشرين ومنذرين، ولكن رحمته تعالى اقتضت ألا يكلهم إلى فطرهم إذ قد تنحرف حين تحجب، ولا إلى عقولهم إذ تنجرف حين تحجب، ولا إلى عقولهم إذ تنجرف حتى إذا لم تحجب، فلتلك معصومة في أصلها، وهذه ليست معصومة.

## ﴿ مُنِيدِينَ إِلَيْهِ وَائْقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ :

﴿ فَأَقِدَ وَجَهَكَ . . . مُنِينِ اللهِ اللهِ اللهِ الدَّة من رسول الهدى، ناحية منحى كل المرسل إليهم ك ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّيِّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَآةِ ﴾ (١) و ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ (٢) . والإنابة هي الرجوع بنوبات متتاليات، وإقامة الوجه إلى الدين حنيفاً بحاجة في كمالها إلى حالة الإنابة إلى الله كما و ﴿ مُنِينِينَ ﴾ حال من «أقم» بتأويل الجمع كما قلناه أم لأنه يعني الجمع على الأبدال، ﴿ فَأَقِمَ ﴾ أنت يا رسول الهدى، وكل من يأهل لهذا الخطاب، أم «أقم» ﴿ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ (٣).

وليس فقط ﴿مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾ بالوجوه الباطنة أم بوجه القال، بل وبوجوه الأعمال: ﴿وَانَّقُوهُ ﴾ ولكي تكمل الصلاة في هذه الإقامة الإنابة الاتقاء:

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ١١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ١١٢.

﴿ وَأَقِيمُوا الطَّلَوٰةَ ﴾ فإنها خير الصلات إلى الله ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ المفرّقين دينهم بين الله وما اتخذوها شركاء لله:

﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ۞ ﴿:

تفريق الدين وهو الطاعة لله بَرْكُلُ ، يقابل إقامته له لا شريك له: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ ، نُوحًا وَالَدِى آوَحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ الْبَرْهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ ، نُوحًا وَالَدِينَ أَوْ فَيْهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلْيَدُ . . ﴾ (١) وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا لَنَفَرَقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْتُهُم وَعِيسَىٰ أَنْ اللّهِ ثُمَ يُنْتِثُهُم وَ اللّهِ ثُمَ يُنْتِثُهُم فِي شَيْءً إِنْمَا آمَرُهُمْ إِلَى اللّهِ ثُمَ يُنْتِثُهُم عِلَى اللّهِ ثُمَ يُنْتِثُهُم عَلَوْنَ فِي اللّهِ ثُمَ يُنْتِئُهُمْ فِي شَيْءً إِنْمَا آمَرُهُمْ إِلَى اللّهِ ثُمَ يُنْتِثُهُم

ف ﴿ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ هنا ليسوا فقط الوثنيين، بل وأهل الكتاب المفرقون دينهم هم داخلون هنا في زمرتهم، فإن إقامة الوجه للدين حنيفاً بإتابة واتقاء وإقام الصلاة، هذه تناحر وتفرق الدين، فإنه خلاف الفطرة والشرعة الإلهية، ولا يرضى الله من عباده شيعاً متفرقين في دينه، ولا يحكم في عصر واحد إلا شرعة واحدة من الدين، وهذا هو إقامة الدين، قياماً له في كل زمن بشرعة يشرعها الله منه.

والمفرقون في الدين هم أحزاب وليسوا متشرعين بشرعة الدين الموحدة بين كافة المكلفين: ف ﴿ كُلُّ حِزْبِ ﴾ - منهم - ﴿ بِمَا لَدَيْبِمٌ فَرِحُونَ ﴾ ولا فرح لدين إلّا بما شرّعه الله لا ما فرقه هو من دين الله، وهؤلاء كما المشركون تبنّوا دينهم على أهوائهم بغير علم وهم يعلمون، متجاهلين عن حكم الفطرة والعقل والدين، ولأن الأهواء مختلفة، والجهالات متفرقة، فهم لذلك فرقوا دينهم بكل فرقة فرقة فرقة، وشيعة شيعة، وحزباً حزباً ﴿ كُلُّ حِرْبٍ بِمَا لَدَيْمِمُ

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٥٩.

فَرِحُونَ﴾ - ﴿وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِينًا﴾ (١).

إنه لا تنتهي أنماط الشرك وسبله إلى نهاية إذ لا نهاية للأهواء الجاهلة في هوساتها، والصراط المستقيم هو إقامة الدين بشرعة واحدة، مهما اختلفت بعض التصورات الفرعية في بعض الفروعات على ضوء الاجتهادات السليمة فإنها لا تضر بوحدة الشرعة في إقامة الدين، كما أن مختلف الواجبات والمحرمات حسب مختلف الظروف والحالات لا تضر بها، وإنما التنديد في هذه الآية واضرابها بمن يتفرقون في أصل الدين عن هوى جاهلة، دون اختلاف الاجتهادات في البعض من فروعها عن هدى كاملة، سناداً إلى الكتاب والسنة، اللهم إلا اجتهادات منتخلفة عن حجة الكتاب وثابت السنة قاصرة أم مقصرة.

ومن جلوات الفطرة بأحكامها حالات الضرّ وتقطّع الأسباب إذ لا أمل فيما كانوا يأملون أو يعملون:

﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوَا رَبَّهُم تُمنِيدِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَاۤ أَذَاقَهُم مِّنَهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقُ مِنْهُم بِرَيِهِمْ يُشْرِكُونَ ۞﴾:

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ فَلَمَّا بَشَنَهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ فَلَمَّا بَشَنَهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ فَلَقَ إِلَيْكُونَ فَلَمُونَ لِللَّهُ ﴿ ٢ ).

وهذه إندفاعة وإنابة إلى الله فطرياً بتيارات الضر الطائرات أحياناً، إذ لا يجد الإنسان عندها ملجأ إلا الله الذي كان ناكره أو مشركاً به قبلها، فهنا ﴿ دَعَوْا رَبُّهُم مُنِيدِينَ إِلَيْدِ ﴾ إتجاهاً ضارباً بنوبات متتالية وصرخات مدوية لا تنقطع.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآيتان: ٦٥، ٦٦.

﴿ ثُمَّ إِذَا آَذَاقَهُم مِنْهُ رَحْمَةً ﴾ تكشف ضرهم ﴿ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم ﴾ وهم الأكثرية الساحقة ﴿ بِرَيِهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾ سواه قائلين: هذه صدفة طيبة ، أم لو لا فلان لما كشف عني ضري ، أماذا من خربطات القيلات التي هي ويلات على أصحابها ، وترى ما هو موقف «منه» هنا؟ هل هي: من الله؟ ولا ريب في أن رحمة الله هي من الله لا سواه ، ولا سيما أن القائل هو الله ، فقد تلمح «منه» كأن هناك رحمات من غير الله يؤتيها الله لمن مسه ضر ، ويكأن الله ليست عنده رحمة فيستدينها ممن سواه! «منه» قد لا يعني من الله ، بل هو من ضر مسه ، ليعلم انها رحمة خاصة بهذا الضر دون مطلق الرحمة التي لا ينالها إلّا ليعلم انها رحمة من ضرهم ، تخلصهم عنه ، فقد تكون – على خاصتها الأقربون ، وإنما رحمة من ضرهم ، تخلصهم عنه ، فقد تكون – على خاصتها – رحمة سلبية – فقط – هي إزالة الضر الخاص .

فهناك من الضر زحمة بإيجابه ورحمة بسلبه «فإذا أذاقهم منه (الضر) رحمة» تسلبه. . .

وقد تعني «منه» – إضافة إلى الضر – الله سبحانه، رحمة من الله من ضرّ، ولا ضير أن يكون ضمن المعنى وعلى هامشه، إذ لا تلمح – إذاً – ما لمحته أولاً، بل وقد يعنى الثاني أصالة كما الأول كما ﴿...وَإِنَّا إِذَا أَذَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَالَمَ...﴾ (١).

و«منا» هي لبيان أن الرحمة ليست مستحقة للإنسان أياً كان، فإنما هي فضل من الله دونما استحقاق لأهله، بل هو إمتحان كما الضر إمتحان.

إذاً فأصل المعني في «رحمة منه» هو الرحمة من الله، مهما كانت بازالة ضر مسه أم سواها.

ولماذا ﴿إِذَا هُمَّ يُشْرِكُونَ﴾ (٢) بعد الإنابة وذوق رحمة منه؟:

سورة الشورى، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>۲) سورة العنكبوت، الآية: ٦٥.

# ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَالْيْنَاهُمُّ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهُ

لا يعني إشراكهم عند الرحمة انقلاب الفطرة عن الله إلى سواه، فإنما هو غفلة عامدة، وغفوة عائدة، مصلحية الحفاظ على إشراكهم بالله ﴿لِيكُفُرُوا بِما مَانُوا، كفراناً فكفراً، وهنا يوجّه إليهم خطاب العتاب. ﴿فَتَمَتّعُوا ﴾ بما أذقناكم من رحمة تمتّع الحيوان وأحون، وهذا نهي صارم بصيغة الأمر، يوجّه إلى من لا يجديه نهي ولا أمر حين يتخلف عن فطرته وعقليته وشرعته، تجاهلاً عن كل ذلك كأنه لا يعلم ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ في البرزخ والقيامة أم وهنا في الرجعة أو قبلها ﴿تَعْلَمُونَ ﴾ عين اليقين وحق اليقين، برؤية العذاب وذوقه بما كنتم تكفرون.

في العنكبوت «ليتمتعوا» بعد «ليكفروا» وهنا «فتمتعوا» بيان لموقف هذا الأمر، انهم يشركون بغية الكفر والتمتع، فليؤمروا بما ابتغوا كنهي صارم بصيغة الأمر إذ لا أسماع تصغي ولا قلوب تعيى فروزهم في خَوْضِهِم يُلّعَبُونَ ﴾ (١).

### ﴿ أَمْ أَنْزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَنَّا فَهُو يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ يُشْرِكُونَ ۞ ﴿:

أتدلهم فطرتهم أو عقليتهم أو شرعة الله إلى اشراكهم؟ ﴿أَمْ أَنَرُلْنَا عَلَيْهِمْ سُلَطُنَا﴾ آخر غير سلطان التكوين فطرة وعقلية، وسلطان التشريع في كل شرعة ﴿فَهُوَ﴾ السلطان المتخلف عن مثلث السلطان ﴿يَتَكُلَّمُ بِمَا كَانُوا بِهِ يُشْرِكُونَ﴾ فما هو ذلك السلطان؟! أم هل يجوز أن ينزل عليهم سلطانين متناقضين في التوحيد والإشراك، أم لهم سبيل إلى نكران مثلث السلطان الدال على التوحيد، ولا سيما فطرت الله التي فطر الناس عليها.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٩١.

﴿ وَإِذَاۤ أَذَقَنَكَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُواْ بِهَا ۗ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّنَةٌ بِمَا قَدَّمَتَ ٱيدِيهِم إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ۞﴾:

﴿رَحْمَةُ﴾ هنا علّها أعم مما هناك، فإنها مطلق الرحمة وتلك «رحمة منه» وقد تكون خاصة بإزاحة الضّر، و﴿فَرِحُوا بِهَأَ﴾ مقابل ﴿يَقْنَطُونَ﴾ يتضمن الأمل، فالناس هنا هم الآملون في إذاقة الرحمة، القانطون في إصابة السيئة بما قدمت أنفسهم.

تراها كيف تلائم المعاكسة في الآية السابقة القائلة عن الناس أنهم حين يمسهم الضر ينيبون إلى ربهم ولزامها الأمل وحين ذوق الرحمة مشركون ولزامه القنوط؟

هنا ﴿رَحْمَةُ فَرِحُواْ بِهَا ﴾ تعم الفرح المرح، وقد يتضمن الإشراك بالله، وغيره الجامع أحياناً مع إيمان دون تمام، وهناك «رحمة منه» هي المزيلة للضر وهنا فريق منهم يشركون لا كلهم، ثم وإصابة السيئة حيث تقنطهم قد تجمع القنوط القاحل بنكران الله، وأخرى القنوط الذي يدفعه للإنابة إلى الله لكي يزول بزوال أسبابه.

ثم الناس هنا غير الناس هناك فإنهم مختلفون في إذاقة الرحمة وإصابة النضر بمعاكسة، ف ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ اطْمَأَنَ بِهِ النَّسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفِ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ اطْمَأَنَ بِهِ وَإِنَّ الصَّابَةُ فِيْنَةُ أَنقَلَبَ عَلَى وَجَهِهِ عَلَى النَّاسِ هنا مثالهم كما ﴿ . . . وَإِنَّا إِذَا النَّقَ الْإِنسَانَ مِنَا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا وَإِن نُصِبَهُم سَيِئتَةٌ بِمَا قَدَّمَت أَيدِيهِم فَإِنَّ الْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾ (٢) ومنهم من يعاكس هؤلاء، والآية الأولى مثالهم كما ﴿ وَإِذَا النَّمْ اللَّهُ فَذُو دُعَكَمْ عَرِيضٍ ﴾ (٣) ﴿ وَمِنْهُم وَنَا بِجَانِيهِ وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُ فَذُو دُعَكَمْ عَرِيضٍ ﴾ (٣)

سورة الحج، الآية: ١١.

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: ٥١.

ومنهم من هم على سواء في الحالتين، راضين بمرضات الله ومثلهم: ﴿ لِكَيْنَلَا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا ءَاتَنَكُمُ ۗ ﴾(١).

﴿ أَوَلَمْ بَرَوْا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَكَتِ لِقَوْمِ كُوْمِنُونَ ۞﴾:

بسط الرزق وقدره أياً كان إنما هما بمشيئة الله حسب الحكمة العالية الربانية كما يراها الله، وفي كلّ من البسط والقدر ﴿ لَآيَئَتِ لِلْقَوْمِ نُوْمِنُونَ﴾ بالله، أنه لا يبسط أو يقدر رزقه إلّا بحكمة إمتحاناً أو إمتهاناً، وفي كلّ ابتلاء، بل البلاء في خضم الرزق أبلى وأشجى من قدره.

والواو هنا قد تعطف إلى ما تغافلوا عنه وهو: إن لم يروا معاكسة في الرزق وقدره بين المؤمنين وسواهم، بسطاً لهم في الأكثر وقدراً للمؤمنين، وليس في ذلك حط لقدرهم أولاء ورفع لقدر هؤلاء، فإن لم يروا ﴿أَوَلَمْ يَرُوا﴾ بصورة طليقة بين القبيليين ﴿أَنَّ الله يَبْسُطُ الرِّزَقَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ مؤمناً وكافراً على قلة اهتمام في طلبه وجهله بموارده ﴿وَيَقَدِرُ ﴾ لمن يشاء على كثرة اهتمامه وعلمه بموارده ﴿إنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ الاختلاف الظاهر في بسط الرزق وقدره ﴿ لَآبَنتِ ﴾ تدل على قدرة حكيمة وإرادة طليقة وراء القدرات والمحاولات.

ثم البسط والقدر هنا لا يخصان حقل التكوين بل والتشريع أيضاً حيث يفضّل الله بعضاً على بعض في الرزق إيتاء وإنفاقاً وكما:

﴿ فَتَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّمُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِّ ذَالِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجَمَهُ ٱللَّهِ وَأُولَئِنِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۞﴾:

آيتان تامرانه ﷺ بإيتاء ذي القربي حقه أولاهما في الأسرى: ﴿وَمَاتِ ذَا

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآية: ٢٣.

القُرْبَ حَقَّمُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا لَبُلِّرَ تَبْذِيرًا ﴾ (١) وقد قدمنا فيها أن ﴿ وَاللّ القُرْبَ ﴾ هو صاحب القرابة الأدنى إلى رسول الهدى على : نسبياً ورسالياً ، حقّ المال وحقّ الحال، إمرة للإمام علي وفدكاً لفاطمة عليه وقد آتاهما (٢).

أقول: قد اوردنا أحاديث من طرق إخواننا السنة حول قصة فدك في تفسير الآية ﴿وَوَبِنَ سُلَيْمَانُ دَاوُيدٌ﴾ [النَّمل: ١٦] في سورة النمل فلا نعيدها هنا، وإنما نذكر نموذجاً مما رواه أصحابنا الإمامية، منها ما في تفسير القمي حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن عثمان بن عيسي وحماد بن عثمان عن أبي عبد الله عليه الله قال: لما بويع لأبي بكر واستقام له الأمر على جميع المهاجرين والأنصار بعث إلى فدك من أخرج وكيل فاطمة بنت رسول الله ﷺ منها فجاءت فاطمة ﷺ إلى أبي بكر فقالت: يا با بكر منعتني ميراثي من رسول الله ﷺ وأخرجت وكيلي من فدك وقد جعلها لى رسول الله عليه بأمر الله على ؟ فقال لها: هاتي على ذلك شهوداً فجاءت بأم ايمن فقالت: لا أشهد حتى احتج يا أبا بكر عليك بما قال رسول الله عليه فقالت: أنشدك يا أبا بكر ألست تعلم أن رسول الله علي قال: أم ايمن امرأة من أهل الجنة؟ قال: بلى قالت: فأشهد بأن الله أوحى إلى رسول الله ﷺ ﴿وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْنَ حَقَّاتُهُ﴾ [الإسرَاء: ٢٦] فجعل فدك لفاطمة بأمر الله وجاء على فشهد بمثل ذلك فكتب لها كتاباً ودفعه أليها فدخل عمر فقال: ما هذا الكتاب؟ فقال أبو بكر: إن فاطمة ادعت في فدك وشهدت لها أم ايمن وعلى فكتبت لها بفدك، فأخذ عمر الكتاب من فاطمة فمزقه وقال: هذا فيء المسلمين، وقال: أوس بن الحدثان وعائشة وحفصة يشهدون على رسول الله ﷺ أنه قال: انا معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة، وان علياً زوجها يجرّ إلى نفسه وام ايمن فهي امرأة صالحة لو كان معها غيرها لنظرنا فيه، فخرجت فاطمة ﷺ من عندها باكية حزينة فلما كان بعد هذا جاء على ﷺ إلى أبي بكر وهو في المسجد وحوله المهاجرون والأنصار فقال: يا با بكر لم منعت فاطمة من ميراثها من رسول الله ﷺ وقد ملكته في حياة رسول الله ﷺ فقال أبو بكر: هذا فيء المسلمين فإن أقامت شهوداً ان رسول الله ﷺ جعل لها والا فلا حق لها فيه، فقال أمير المؤمنين ﷺ=

سورة الإسراء، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>Y) ومما ورد في شأن نزولها ما ذكره ملا معين الكاشفي في معارج النبوة (1: ٢٢٧) لما نزل جبرئيل إلى رسول الله على بقوله: ﴿وَمَاتِ ذَا ٱلْفُرِينَ حَقَّمُ ﴾ [الإسرَاء: ٢٦] قال رسول الله على من ذو القربي وما حقه؟ قال: هو فاطمة فأعطها فدك. في مجمع الزوائد عن أبي سعيد قال: لما نزلت دعا النبي على فاطمة فأعطاها فدك، كما أخرجه عنه البزار وأبو يعلي وابن أبي حاتم وابن مردويه، ومن وجه عام في القربي أخرج الثعلبي في تفسيره روى عن السدي عن أبي الديلمي عن على بن الحسين بالله قال: نحن ذو القربي.

### وتراها كيف تعني الحقين وهما مدنيتان وهي مكية؟ قد تكون هي

= تحكم فينا بخلاف حكم الله في المسلمين؟ قال: لا، قال: فإن كان في يد المسلمين شيء يملكونه وادعيت أنا فيه من تسأل البينة؟ قال: إياك كنت اسأل البينة على ما تدعيه على المسلمين، قال: وإذا كان في يدي شيء فادعى فيه المسلمون فتسألني البينة على ما في يدي وقد ملكته في حياة رسول الله علي ويعده ولم تسأل المسلمين البينة على ما ادعوا على شهوداً كما سألتني على ما ادعيت عليهم شهوداً؟ فسكت أبو بكر ثم قال عمر: يا على دعنا من كلامك فانا لا نقوى على حجتك فإن أتيت شهوداً عدولاً وإلا فهو فيء المسلمين لا حق لك ولا لفاطمة فيه، فقال أمير المؤمنين ﷺ يا أبا بكر تقرأ كتاب الله؟ قال: نعم، قال: فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّبْتَسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّكُمُ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحرَاب: ٣٣] فيمن نزلت، فينا أم في غيرها؟ قال: بل فيكم، قال: فلو ان شاهدين شهدا على فاطمة بفاحشة ما كنت صانعاً؟ قال: كنت أقيم عليها الحد كما أقيم على سائر المسلمين، قال: كنت إذا عند الله من الكافرين، قال: ولم؟ قال: لأنك رددت شهادة الله لها بالطهارة وقبلت شهادة الناس عليها كما رددت حكم الله وحكم رسوله ان جعل لها فدكا وقبضته في حياته عليها ثم قبلت شهادة اعرابي بائل على عقبيه مثل أوس بن الحارث عليها وأخذت منها فدك، وزعمت أنه فيء المسلمين وقد قال رسول الله ﷺ البينة على المدعى واليمين على من أدعى عليه، قال: فدمدم الناس ويكي بعضهم فقالوا: صدق والله على عَلَيْنَا ورجع على إلى منزله قال: فدخلت فاطمة ﷺ المسجد وطافت بقبر أبيها ﷺ وهي تبكي وتقول:

والله لئن قعد مقعداً مثله ليفسدن علينا أمرنا فما الرأى؟ قال عمر: الرأي ان نأمر بقتله، قال: =

انا فقدناك فقد الأرض وابلها قد كان بعدك انباء وهنبثة قد كان جبريل بالآيات يونسنا وكنت بدراً منيراً يستضاء به تهضمتنا رجال واستخف بنا وكل أهل له قربي ومنزلة أبدت رجال لنا نجوى صدورهم فقد رزينا بما لم يرزه أحد فقد رزئنا به محضاً خليقته فأنت خير عباد الله كلهم سيعلم المتولى الظلم حامتنا قال: فرجع أبو بكر إلى منزله وبعث إلى عمر فدعاه ثم قال: أما رأيت مجلس على بنا اليوم؟

و اختل قومك فاشهدهم ولا تغب لو كنت شاهدها لم تكثر الخطب فغاب عنا فكل الخير محتجب عليك تنزل من ذي العزة الكتب إذ غبت عنا فنحن اليوم مغتصب عند الإله على الأدنين مقترب لما مضيت وحالت دونك الترب من البرية لا عجم ولا عرب صافى الضرائب والأعراق والنسب و اصدق الناس حين الصدق والكذب يوم القيامة أنى كيف ينقلب وصاحبتها مكية إعلاناً من قبل أن يؤتي ذا قرباه حقه وقته مهما كان مدنياً، ثم نزلت في المدينة ثانية، أم فسرت فيها بالحقين وأضرابهما، أم هي مدنية ولا تنافيها مكية السورة ككلّ، وأمثالها غير قليل.

و ﴿ حَقَّهُ ﴾ قد تلمح بحق ثابت لا قبل له، وهو حق القرابة روحية رسالية كالإمرة بعده أم سواها كفدك وسواه من حق لفاطمة ﷺ ثم ﴿ وَٱلْمِسْكِينَ وَأَلْمِسْكِينَ السَّبِيلِ ﴾ تعني حقوقهم أياً كانوا وأيان، ثم ومن واجهة أخرى تامر الآية كافة المخاطبين بإيتاء ذي القربى حقه والمسكين وابن السبيل.

و ﴿ ذَالِكَ ﴾ البعيد المدى من إيتاء الحق ﴿ خَيْرٌ ﴾ قبال الشر وهو ترك الإيتاء ﴿ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَا الظاهر الدينا، دون وجهها الظاهر الملهي الملغي وجه الله ﴿ وَأُولَكِيكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ شقاً لمزرعة الحياة فإنتاجاً منها، كما الفلاح يشق، فأولئك هم الناجون الناجحون، ولأن الإيتاء هنا

فمن يقتله؟ قال: خالد بن الوليد، فبعثا إلى خالد فأتاهما فقالا: نريد أن نحملك على أمر عظيم، قال: احملاني على ما شئتما ولو قتل على بن أبي طالب قالا: فهو ذاك، قال خالد: متى اقتله؟ قال أبو بكر: إذا حضر المسجد فقم بجنبه في الصلاة فإذا أنا سلمت فقم إليه فاضرب عنقه، قال: نعم، فسمعت اسماء بنت عميس ذلك وكانت تحت أبي بكر فقالت لجاريتها: اذهبي إلى منزل على وفاطمة فاقرئيهما السلام وقولي لعلى ﷺ: إن الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إني لك من الناصحين. فجاءت الجارية إليهما فقالت لعلى ﷺ إن اسماء بنت عميس تقرأ عليكما السلام وتقول لك: ﴿إِنَّ الْمَلَّمُ . . . . . فقال على عَلِيمًا إِنَّ ا الله يحول بينهم وبين ما يريدون، ثم قام وتهيأ للصلاة وحضر المسجد ووقف خلف أبي بكر وصلى لنفسه وخالد بن الوليد بجنبه ومعه السيف فلما جلس أبو بكر في التشهد ندم على ما قال وخاف الفتنة وشدة على ﷺ وبأسه فلم يزل متفكراً لا يجسر أن يسلم حتى ظن الناس أنه قد سهى ثم التفت الى خالد فقال: يا خالد ما الذي أمرك به؟ قال: أمرنى بضرب عنقك، قال: أو كنت فاعلاً؟ قال: أي والله لولا أنه قال لي لا تفعل لقتلتك بعد التسليم، قال: فأخذه على فضرب به الأرض واجتمع الناس عليه فقال عمر: يقتله الساعة ورب الكعبة، فقال الناس: يا أبا الحسن الله الله بحق صاحب هذا القبر فخلي عنه، قال: فالتفت إلى عمر فأخذ بتلابيبه وقال: يا ابن صهاك لولا عهد من رسول الله ﷺ وكتاب من الله ﷺ سبق لعلمت أيناً أضعف ناصراً وأقل عدداً».

طليق فليكن كذلك طليقاً في الوجه العام فيشمل الزكاة كأهم الإيتاءات كما في الآية التالية، ترغيباً فيها بأضعاف، وترهيباً عن الربا بتضعيفه:

﴿وَمَاۤ ءَاتَيْتُم مِّن رِّبُا لِيَرْبُواۡ فِيَ أَمَوالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُواۡ عِندَ اللَّهِ وَمَآ ءَانَيْتُم مِّن ذَكَوْرِ تُويِدُونَ وَجْهَ اللّهِ فَأُولَئِهِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ۞ ﴾:

هنا ﴿ مِن رِبا ﴾ هي الزيادة أيّاً كانت لمكان «من» فتشمل كل زيادة مؤتاة لتزيد في أموال الناس، سواء أكانت الربا المحرمة أم المحللة، فحين لا يقصد مؤتيها ليربوا في أموال الناس، بل يقصد تمشية حاله بالقرض الربوي دون ضرورة واضطرار كان محظوراً، فضلاً عما إذا ينوي ليربوا في أموال الناس قصداً إلى تضخيم الرأسمالية المحرمة ودولة المال بين الأغنياء فإنه أشد محظوراً وأشجى.

ومن الربا المحرمة دون هذه إيتاء الزكاة لغير أهليها من الأثرياء وغير المحاويج، «ليربو في أموالهم» وإن قصد وجه الله لو صح منه هذا القصد.

ومنها إيتاء الزكاة لأهليها المحاويج دون اتجاه فيه لوجه الله فإنه لا يسقط حق الزكاة لفقدان قصد الوجه، وغير ما يقصد فيه ﴿ لَيَرَبُوا فِي أَمَولِ النَّاسِ ﴾ منها، داخلة في حظر الآية وسواه في سواها مما تشترط الفقر وقصد الوجه في صالح الزكاة.

ومن الربا المحلّلة «أن يقرض الرجل أخاه قرضاً لأن يزيده ويعوضه بأكثر مما يأخذ بلا شرط بينهما فإن أعطاه اكثر مما اخذه على غير شرط بينهما فهو مباح له وليس له عند الله ثواب فيما أقرضه. .  $^{(1)}$ 

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ١٨٩ عن تفسير القمي بسند عن حفص بن غياث قال قال أبو عبد الله عليه الربا ربانان أحدهما حلال والآخر حرام فأما الحلال فهو أن يقرض . . . وهو قوله : ﴿فَلَا يَرْبُوا عِندَ اللّهِ ﴾ [الروم: ٣٩] وأما الحرام فالرجل يقرض قرضاً ويشترط أن يرد اكثر مما اخذه فهذا هو الحرام .

ومنها «هديتك إلى الرجل تطلب منه الثواب أفضل منها فذلك رباً  $(^{(1)}$ .

ومنها الهدية دون عوض للأثرياء دون ابتغاء وجه الله، بل ليوجّه إليه وجوههم ويزيد في أموالهم، وهذه الأخيرة تشملها الآية نصاً، والأوليان تأويلاً حيث القصد فيهما ليس ليربوا في أموال المؤتى إليهم، بل في أموال المؤتى، توسيعاً للناس إلى المؤتين تأويلاً.

وقد تعم الربا كل زيادة مالية سواء أكانت زيادة دون مقابل في معاملة كالربا المحرمة المعروفة، أم زيادة أيّ من الثمن والمثمن أو العمل وأجرته على بعض بشرط، فمحرمة أيضاً مهما كانت دون الربا المصطلحة.

أم أموالاً زائدة على حاجيات الحياة، وهي العفو في: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ اللَّهَ وَكُمّا أَمر الله إضعاف للمال يُنفِقُونَ قُلِ اللَّهَ وَكُمّا أَمر الله إضعاف للمال ﴿ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ﴾ وايتاء ها ليربوا - فقط - في أموال الناس ﴿ فَلَا يَرْبُوا عِندَ اللهِ عَن وجه الله ، وما يؤتى لوجه الله من ربا المال: الزائد فرضاً أو نفلاً ، هو زكاة ﴿ وَمَا يَالْيَتُم مِّن ذَكَوْقِ تُرِيدُونَ وَجَهَ اللَّهِ فَأُولَيْكَ هُمُ المُضْعِفُونَ ﴾ .

كما أن ما يؤتى بغير وجه الله حلاً أو حراماً هو رباً ﴿وَمَا عَانَيْتُم مِّن رِّبُـا لِيَرَبُوُا فِيَّ أَمْوَلِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُوا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ إذ لا أجر فيه عند الله.

﴿اللَّهُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ مَنَ شُرَكَآيِكُم مَن يَقْعَلُ مِن ذَلِكُمْ مِن شَيْءً شُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞﴾:

<sup>(</sup>١) المصدر عن التهذيب بسند عن ابراهيم بن عمر عن أبي عبد الله ﷺ في الآية «قال هو»... وفيه عن الكافي بسند عن إبراهيم بن عمر اليماني عن أبي عبد الله ﷺ قال الربا ربائان رباً يؤكل ورباً لا يؤكل فأما الذي يؤكل فهديتك.. وهو قول الله ﷺ : ﴿وَمَا عَالَيْتُم...﴾ [الرُّوم: ٣٩] وأما الذي لا يؤكل فهو الذي نهى الله عنه وأوعد عليه النار.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢١٩.

﴿الله عنا مبتدء خبره ﴿الَّذِى . . . يُحْمِيكُم عريفاً به في مربّعه الشامل للبدء والعود وما بينهما، وضلع الخلق من هذا المربع تتبناه الأضلاع الأخرى، فالرزق هو من لزامات الخلق الحكيم، وهو مرحلة ثانية من الخلق، والإماتة هي خلق الانفصال بين الروح والبدن، والإحياء هو خلق ثان في الأخرى لرزق ثان فيها هو من خلفيّات الحياة الأولى.

ذلك عرض خاطف للرحمتين الرحمانية والرحيمية يحلق على كافة الرحمات الإلهية، «ورزقكم» لا تعني - فقط - الرزق المادي فإنه أدناه، بل والروحي فإنه أعلاه، فكل هدى لأيّ خلق هي رزقه حسب الحاجيات والدرجات والمتطلّبات: ﴿رَبُّنَا اللَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَامُ ثُمَّ هَدَىٰ﴾ (١) ف ﴿هَلَ مِن شُرَّا يَكُمُ هُ أَياً كان، عقلاء خيّرين كالعباد الصالحين، أم شريرين كالطواغيت، فضلاً عن سواهم من أصنام وأوثان، فإن «من» هنا تستغرق كل الشركاء المختلقة من دون الله، ﴿هَلَ مِن شُرَا يَكُمُ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءٍ ﴾:

وهنا «من الأولى تستغرق مربع الرحمة ككل، والثانية تستغرق الأجزاء من كلّ، تدليلاً على ألّا شريك له - فضلاً عن مستعل - في أي خلق ورزق وإماتة وإحياء، فهذه الأربع هي قواعد عرش الربوبية، لا شريك له فيها ﴿ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

وترى الفساد الظاهر في البر والبحر هو أيضاً من رزق الله أم من خلق الشيطان – إذاً – فهو من شركاءه؟ كلا بل:

﴿ طَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ ﴾:

فلما تكسبه أيدي النسناس من الناس أثر حسب سنة التكوين كما

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٥٠.

للحسنات أثر، ولا تبرز هذه الآثار حسنة وسيئة ككل إلّا يوم الحساب، وهنا ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِ وَٱلْبَحْرِ ﴾ بعضاً منبها ﴿ لِمَا كَسَبَتُ أَيْدِى النَّاسِ ﴾ لا لأنها دار الجزاء الأوفى، وإنما ﴿ لِلَّذِيقَهُم بَعْضَ الَّذِى عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ ﴾ : عما تكسبه أيديهم، فكما أن العذاب في الأخرى ليس إلّا نفس ما كسبت أيديهم من آثام كذلك يوم الدنيا.

فهنا الله لا يظهر فساد ما كسبت أيدي الناس لأنه ليس يوم الجزاء، وإنما ﴿ بَعْضَ الَّذِى عَبِلُوا لَعَلَّهُمْ رَبِّحِمُونَ ﴾ - ﴿ وَمَا أَصَلَبَكُم مِّن مُصِيبَ فَ فَسِما كَسَبَتْ الْدِيكُرُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (١) عفواً هنا مؤقتاً ثم يظهر في الأخرى ما لا يعفى عنه بمكفرات هنا.

وليس ظلم الناس هنا - فقط - بالذي يفسد عليهم، بل وكل دابة ﴿وَلَوَ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِظُلْمِهِر مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَاّئِةٍ وَلَكِنَ يُوَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَكَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَشَتَعْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَشْتَقْدِمُونَ﴾(٢).

هذه أبعاد ظلم الناس حيث لا تبقي دابة في الأرض ولا تذر إلّا قضت عليها لو لا تأخيرهم إلى أجل مسمى، وتأخير العذاب إمهال لمن يتذكر ببعضه هنا، وإملال على الطغاة وقد يأخذهم عذاب الاستئصال.

وما كسبت أيدي الناس في كل حقل يظهر منه حقله، ثقافياً – عقائدياً – سياسياً – اقتصادياً<sup>(٣)</sup>، وإمرة علينا<sup>(٤)</sup>.

﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ كَانَ أَحْتُرُهُم

سورة الشورى، الآية: ۳۰.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ١٩٠ عن القمي قال الصادق ﷺ في الآية: حياة دواب البحر بالمطر فإذا كف المطر ظهر الفساد في البر والبحر وذلك إذا كثرت الذنوب والمعاصي.

 <sup>(</sup>٤) المصدر عن ميسر وعن محمد بن مسلم عن أبي جعفر عليه في الآية قال: ذلك والله يوم
 قالت الأنصار منا أمير ومنكم أمير.

أكثر الهلكى الغابرين كانوا مشركين، والباقون موحدون، أهل كتاب وسواهم بما كانوا يتخلفون عن شرحة التوحيد، ولا سبيل للفرار عن سوء العاقبة هنا وفي الأخرى إلّا إقامة الوجه للدين القيم وهو التوحيد الحق وحق التوحيد الذي تتبناه الفطرة والعقلية والشرعة، كل تلو بعض ولصق بعض في تعاضد ثلاثي سامي.

﴿ فَأَقِدَ . . . مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا مَرَدٌ لَمُ مِنَ اللَّهِ ﴾ وهـ و يـ وم انـ قـ طـاع التكليف، بدايته يوم الموت ونهايته يوم الأخرى، ولأن هذا التكليف قائم على كل مكلف إلى يوم الدين، لم يكن ليخص أحد اليومين، فمن مات قبل القيامة فـ ﴿ وَوَمٌ لَا مَرَدَّ لَمُ مِنَ اللَّهِ ﴾ بادئ له من الموت، ومن مات في قيامة الإماتة فيوماه يوم واحد، وهو على أية حال ﴿ لَا مَرَدَّ لَمُ مِنَ اللَّهِ ﴾ .

والمردّ هو مصدر ميمي واسم زمان ومكان، و«من» قد تعني كلا الابتدائية والتجاوز، فمثلث المردّ لذلك اليوم مسلوب «من الله» إذ لا يرد، ومن غير الله «من الله» أن نحمله على المردّ.

﴿ يَوْمَ إِذِ يَصَّدَّعُونَ ﴾ أصلها يتصدعون، وهو التفرق والتمزق، فلا تصدّع يوم الدنيا بما عملوا إذ لا تتفجر وتظهر بحقائقها النارية، فإنما هو يوم بعد الموت برزخاً بينه وبين الأخرى، وجزاء أوفى فيها: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ اللَّهِ وَأَنَ لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ اللَّهِ وَأَنَ سَعْيَهُم سَوْفَ يُرَىٰ اللَّهُ أَمْ يُجْزَنهُ ٱلْجَزَاءَ ٱلْأَوْفَى اللَّهُ ﴾ (١).

فهنا يتصدعون بكل تصدّع وصداع في أنفسهم، ويتفرقون بعضهم عن بعض، ويتفرق الكل عن المؤمنين ففريق في الجنة وفريق في السعير.

<sup>(</sup>١) سورة النجم، الآيات: ٣٩-٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة الطور، الآية: ٢١.

﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُمُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِيحًا فَلِأَنفُسِمِمْ يَمْهَدُونَ ﴿ لَيَجْزِى ٱلَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْكَفِرِينَ ﴿ ﴾ :

فإنما كفر الكافر عليه في كل النشآت، كما صالح الصلحاء لأنفسهم حيث يجزون من فضل الله، وأولئك يعذبون من عدل الله ﴿إِنَّهُ لَا يَحِبُ الكَيْفِينَ ﴾ فيبغضهم، إذ لا تخفى على ربنا خافية حتى يخلوا أحياناً من حب وبغض جهلاً بالحال! فمن لا يحبه فهو يبغضه، ومن لا يبغضه فهو يحبه.

وكما ﴿كَفَرَ﴾ تعم كفر العقيدة والعمل كذلك ﴿عَمِلَ صَلِحًا﴾ إذ لا يصلح عمل إلّا بإيمان.

والإفراد في «عليه» لرعاية اللفظ «من» والجمع في ﴿يَمْهَدُونَ﴾ لرعاية المعني منها، ولماذا – بعد – لم يأتيا بصيغة واحدة إفراداً أو جمعاً واللفظ نفس اللفظ والمعنى نفس المعنى؟ قد يعني الإفراد في «عليه» التبعة الفردية في الكفر، والجمع في ﴿يَمْهَدُونَ﴾ المهاد الجمعي في الإيمان، فإن أولاد المؤمنين – الصغار – يلحقون بهم في مهدهم، ولا يلحق أولاد الكفار بهم، كما وذرية المؤمنين التابعين لهم بإيمان يلحقون بهم في درجتهم تكريماً لهم: ﴿وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا وَالنَّمَامُ مُرْيَنَّهُم بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِم وَمَا أَلْنَاهُم مِنْ عَمَلِهم مِن فَي مَلْمَ مَنْ عَمَلِهم مِن كُلُهم مِن كُلُهم مِن عَمَلِهم مِن كُلُهُ الْمَرِي عِمَا كُسَبَ رَهِينٌ ﴾ (١).

فالرحمة لأنها قضية الفضل هي أعم من الغضب وهو قضية العدل، لا فحسب في الأخرى بل وأيضاً في الأولى حيث يشمل برحمته كل مرزوق مؤمناً وكافراً ولا يأخذ بعذابه هنا إلّا الكافر فقد «سبقت رحمته غضبه» بكل سبق وفي كل سباق(٢).

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ١٩١ عن أبي عبد الله ﷺ قال: إن العمل الصالح ليسبق صاحبه إلى الجنة فيمهد له كما يمهد لأحدكم خادمه فراشه.

<sup>(</sup>۲) سورة غافر، الآية: ٥١.

﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ ۚ أَن يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرُتِ وَلِيُذِيقَكُمْ مِّن زَّحْيَهِ وَلِيَجْرِى ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ. وَلِتَبْنَغُواْ مِن فَضَّلِهِ. وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِنَ قَوْمِهِمْ فَهَا مُوهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَأَنْفَمْنَا مِنَ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوأٌ وَكَاكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ فَنُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُم فِي ٱلسَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآهُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى ٱلْوَذَقَ يَغْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ ۚ فَإِذَآ أَصَابَ بِهِ، مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُر يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْهِم مِن قَبْلِهِ، لَمُبْلِسِينَ ۞ فَٱنظُرْ إِلَىٰ مَاثَدِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُحْيِى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِي ٱلْمَوْتَى وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنِّ كَا وَلَهِنْ أَرْسَلْنَا رِيحًا فَرَأُوهُ مُصْفَرًّا لَّظَلُّواْ مِنْ بَعْدِهِ. يَكْفُرُونَ اللهُ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَّوْا مُدْرِينَ ا وَمَا أَنتَ بِهَادِ ٱلْمُنِّي عَن ضَلَالِنِهِم إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَايَانِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعَّدِ قُوَّقِ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَغْلُقُ مَا يَشَآءٌ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيثُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لِبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةً كَنَالِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِ كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْبَعْثُ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَلْكِنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ١ فَيُومَهِلِ لَّا يَنفَعُ ٱلَّذِيكَ ظَلَمُواْ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْرَةِ إِن مِن كُلِّ مَثَلِّ وَلَهِن جِنَّتَهُم

يَّايَــَةِ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِنْ أَنتُمْ لِلَا مُبْطِلُونَ ۞ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِئُونَ ۞﴾ يَسْتَخِفَّنَكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِئُونَ ۞﴾

﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ ۚ أَن يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرَتِ وَلِيُذِيقَكُمْ مِّن رَّحْمَتِهِ وَلِيَجْرِيَ ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ. وَلِتَجْرِيَ ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ. وَلِتَخْرِيَ ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ.

﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ﴾ لرحمته الشاملة ﴿ أَن يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرَتِ ﴾ برحمات: إزالة للعفونات، وتلقيحاً لشجرات، وتلحيقاً للسحاب ركاماً أم إثارة لها بسطاً في السماء كيف يشاء، وتلطيفاً للأجواء، وتبريداً للهواء، أماذا مما تخلفه الرياح المبشرات ﴿ وَلِيُدِيقَكُم مِن رَحْمَتِهِ ، فالإذاقة قلة ، و «من التبعيض قلة أخرى تجعلان غزير الأمطار قلة قليلة من رحمته ، ولنعرف ما هي رحمته يوم الرحمة الأخرى .

﴿وَلِتَجْرِىَ ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ﴾ بالسرياح ﴿وَلِنَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ ﴾ بجسريان الفلك والرياح ﴿وَلِنَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ ﴾ بجسريان الفلك والرياح ﴿وَلَقَلَكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ مرسل الرياح مبشرات، بهذه الرحمات ومحققات لهذه العطيات.

وحين يرسل الله الرياح مبشرات لرحماته المادية للأولى أفلا يرسل رياح الوحي مبشرات لرحماته الروحية التي تعيّشنا في النشأتين:

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ ۚ فَجَاءُوهُم بِٱلْبَيْنَاتِ فَٱنْفَصْنَا مِنَ ٱلَّذِينَ أَجَرَمُواْ وَكَاكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَىٰ ۚ ۚ وَمِهِمْ ۚ فَجَاءُوهُم بِٱلْبَيْنَاتِ فَانْفَصْنَا مِنَ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ

إن الرياح الروحية الرسالية المبشرة بكل الرحمات قد أتت ﴿ بَالْبَيْنَتِ فَانَفَمْنَا مِنَ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوا ﴾ ثمرات الحياة قطعاً لها قبل إيناعها، فتحويلاً لها إلى نكبات، وأما الذين آمنوا ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصَرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ في حقول

الرسالات هنا ويوم يقوم الاشهاد: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْمَيْوَةِ الدُّنيَا وَيَوْمَ الْأَشْهَادُ﴾(١).

و «كان» هنا تضرب إلى أعماق الماضي الرسالي بمستقبله، تأكيداً لاستمرارية النصر الرباني لهؤلاء الأكارم قدر ما ينصرون الدين والدينين.

﴿ اللَّهُ الَّذِى يُرْسِلُ الرِّيْحَ فَلْثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُم فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَآهُ وَيَجْعَلُهُم كِسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَلِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ۗ ۗ ﴿

إثارة السحاب وبسطها في السماء كيف يشاء وجعله كسفاً فترى الودق يخرج من خلاله، ذلك من مبشّرات الرياح المبشّرات، أفردت بالذكر فصلاً بعد وصل لأنها أهم بشارات الرياح ﴿إِنَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾.

فمن فاعليات الرياح إنها تثير سحاباً من المياه بما تحمله من الأبخرة المائية، فكما بقر الحرث تثيره، كذلك السحاب تثير حرث الأبخرة قلعاً من الكتل المائية على وجه الأرض ﴿فَيَبْسُطُهُ الله ﴿فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ ﴾ : ﴿وَاللّهُ الْكِتل المائية على وجه الأرض ﴿فَيَبْسُطُهُ الله ﴿فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ ﴾ : ﴿وَاللّهُ الْمَنِينَ بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النّشُورُ ﴾ (١) . ﴿وَبَعْمَلُمُ كِسَفًا ﴾ : ويجعل الله السحاب المبسوط في السماء : كَسفاً : قطعاً ركاماً فوق بعض : ﴿أَلَرْ نَرَ أَنَّ اللهَ يُرْتِي سَعَابًا ثُمَّ يُؤلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُمُ كَسفاً : قطعاً ركاماً فوق بعض : ﴿أَلَرْ نَرَ أَنَّ اللهَ يُرْتِي سَعَابًا ثُمَّ يُؤلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُمُ كَسفاً : قطعاً ركاماً فوق بعض : ﴿أَلَرْ نَرَ أَنَّ اللهَ يُرْتِي سَعَابًا ثُمَّ يُؤلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُمُ وَاللّهِ اللهُ السحابِ اللهِ اللهُ السحابِ اللهُ السماء : كَامَا فوق بعض : ﴿أَلَرْ نَرَ أَنَّ اللّهَ يُرْتِي سَعَابًا ثُمَّ يُؤلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُمُ اللهُ السحابِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

والودق هو بداية المطر، يخرج من خلال السحاب كأنها غرابيل، ثم يصبح الودق مطراً نزيراً أم غزيراً ﴿فَإِذَاۤ أَصَابَ﴾ الله ﴿بِهِـ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ برحمة الماء من السماء.

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١١٧.

### ﴿ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْهِم مِن قَبْلِهِ ـ لَمُبْلِسِينَ ﴿ ﴾:

وما هو المرجع لضمير الغائب في ﴿ يَن فَبَالِمِ ﴾؟ أهو الودق وقد أغني عنه من قبل بـ ﴿ مِن فَبَلِ ﴾! ولا فصل بعيداً يقتضي التكرار! وليس الإبلاس الإياس إلاّ من قبل الرياح! أم إنه «السحاب» ؟ فكذلك الأمر معنوياً مهما صح لفظياً!..

انه إرسال الرياح المؤوّل من ﴿ رُسِلَ ٱلرِّيَاحَ ﴾ -: وإن كانوا من قبل أن ينزل عليهم الودق من قبل إرساله الرياح لملبسين.

﴿ فَٱنْظُرْ إِلَىٰ ءَاثَدِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُمْمِى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَأَ إِنَّ ذَالِكَ لَمُحْمِي ٱلْمَوْقَةُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ ﴾:

﴿ فَٱنظُرْ ﴾ نظرة العبرة النبهة بصراً ويصيرة ﴿ إِلَىٰ ءَائلِ رَحْمَتِ اللّهِ ﴾ الودق المطر ﴿ كَيْفَ يُحْيَ ﴾ به ﴿ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ كيفية متواترة مرئية ليل نهار، أن يضم رحمة السماء إلى رحمة الأرض ببذر، وكل الثلاث ميتة بمفرداتها، ثم تحصل الحياة بجمعيتها كما يشاء الله ﴿ إِنَّ ذَالِكَ ﴾ الرحمن الرحيم القدير ﴿ لَمُحْيَى الْمَوْتَى ﴾ أياً كانت وأيان، وأهمها لإحياء يوم الحساب فإنه قضية عدله مهما كان سائر الإحياء في سائر الأحياء قضية فضله.

## ﴿ وَلَهِنْ أَرْسَلْنَا رِيحًا فَرَأَوْهُ مُصْفَرًا لَّظَلُّوا مِنْ بَعْدِهِ يَكْفُرُونَ ۞ :

هذا الربح هو ربح العذاب حاراً أم بارداً يصفّر به الزرع عن اخضراره، وترى ﴿فَرَآوَهُ تعني الربح؟ وليس لربح العذاب كما سواه لون! ولو كان وهو مصفر فصالح التعبير عنه «ربحاً مصفراً - أو - أصفر»! ولم يوصف الربح فيما وصف بأي لون اللهم إلّا بفاعلية العذاب: ﴿كَمَثُلِ ربيج فِهَا صِرُّ أَمَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُم ﴾(١) (٢).

<sup>(</sup>١) ﴿ جَادَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ ﴾ [يُونس: ٢٧] ﴿ قَاصِفًا مِّنَ ٱلرِّيجِ ﴾ [الإسرَاء: ٦٩] ﴿ الرِّيحَ اَلْمَقِيمَ ﴾ [الذّاريَات:

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١١٧.

مرجع الضمير هو الزرق أو مطلق النبات المعلوم من السياق ﴿أَرْسَلْنَا لِيكَا﴾ بعد إرسال الرياح ﴿فَرَآوَهُ﴾: النبات المخضّر بالمطر الحاصل عن إثارتها السحاب، رأوه مصفراً ﴿لَّظَلُّواْ مِنْ بَعْدِهِ يَكُفُرُونَ ﴾ كفراناً برحمته السابقة السابغة، أم وكفراً به.

ثم الإفراد في ريح العذاب قد يلمح بالعذاب، كما الأكثرية الواردة في القرآن تعنيه، بخلاف الجمع في رياح الرحمة فإنها لم تأت في عشرتها الكاملة إلا للرحمة (١).

وعل وجه الجمع في رياح الرحمة، أنها خليطة من مختلف الرياح، أم ريحاً متكرراً متواتر لكي يصلح لما يبشر به، وريح العذاب أحياني، وأما ريحاً الرحمة فدائبة، فهذه جمع يحلّق على كل زمان ومكان، وذلك مفرد حيث لا يأتي إلّا الأحيان.

﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآةَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِيِنَ ۞ وَمَا أَنَت بِهَادِ ٱلْعُمْنِ عَن ضَلَالِدِهِمْ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن ثُوْمِنُ بِنَايَائِنَا فَهُم تُسْلِمُونَ ۞﴾:

﴿ اَلْمَوْنَى ﴾ هنا هم موتى القلوب فالصمّ الأسماع والعمي الأبصار، حيث لا يعون ولا يسمعون ولا يبصرون ﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمُّ وَعَلَى المُعْمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمُّ وَعَلَى المُعْمِمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمِمُ وَعَلَى المُعْمِمِمُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

إن إسماع آيات الله ليس يؤثر إلّا في ﴿مَن يُؤْمِنُ بِنَايَنِنَا﴾ فإن سجيّته الإيمان بها حين تواجهه، وهو يتحرى عنها، ولأقل تقدير لا يتجرأ عليها ﴿فَهُم مُسْلِمُونَ﴾ لها، مؤمنون بها.

 <sup>(</sup>١) في آيات عشر الرياح كلها للرحمة وفي (١٨) آية ريح أو ريحاً لا تجد إلا مرة يتيمة ﴿وَجَرَيْنَ بِهِم
 رِيج طَيْبَةِ﴾ آيُونس: ٢٧] أم وريح سليمان ﴿ وَلِشُلْيَمَنَ ٱلرَّيَحَ عَاصِفَةٌ نَبَّرِى فِأَمْرِهِ ﴾ [الانبياء: ٨١] وهي
 ريح القوة وليست ريح الرحمة العامة.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٧.

﴿ اللهُ اللَّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةُ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفُ وَقُوَّةُ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَعْلُقُ مَا يَشَآءً وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْقَدِيرُ ﴿ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تعريف آخر بالله وجاء مختلف حالات الإنسان من ضعف إلى قوة إلى ضعف وشيبة، ومن القوة الحياة ومن الضعف الممات، والإنسان كما هو بين مختلف حالات سائر الضعف والقوة كذلك هو بين الموت والحياة ﴿ يَغَلُقُ مَا يَشَامُ ﴾ لا كما نشاء «وهو العلي القدير» بما يخلق.

﴿ خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ﴾ هو منّي فإنه ضعف في كيانه وضعف في دفقه، ف ﴿ ضَعْفِ﴾ مصدراً تلمح إلى مدى ضعف النطفة كأنها الضعف نفسه.

﴿ ثُمَّرَ جَعَلَ مِنْ بَعِّدِ ضَعْفِ قُوَّةً ﴾ أمنذ العلقة إلى المضغة إلى العظام إلى كسوتها لحماً إلى إنشاءه خلقاً آخر وإلى...؟ وكل ذلك ضعف بعد ضعف! وقد تعني ﴿ قُوَّةً ﴾ بداية القوة والقيام على ساق للولائد، و ﴿ مِنْ بَعَدِ ضَعْفِ ﴾ قد تعني الضعف فيما بين الضعف الأوّل والقوة الأولى.

فإن «من ضعف في خلقكم» هو النطفة المخلوق منها الجنين، ف ﴿مِنْ بَعّدِ ضَعْفِ﴾ تعني ضعف الجنين المخلوق من ضعف، ومن ثم فد «ثم» هنا تفصل بين خلقه من ضعف وجعل قوة له بعد ضعف، فذلك الفاصل ضعف بعد ضعف.

فضعف المصدر ممثّل في تلك الخليّة الصغيرة الدقيقة التي ينشأ منها الجنين، وضعف الصادر بينه وبين قوة هو الجنين بأطواره، ثم الطفل حتى يقوم على ساقه من ضلاعة التكوين.

وقوته بادئة من ذلك القيام كاستقلالية مّا في بعض الحاجيات مشرباً ومأكلاً وملبساً، وقياماً في حاجيات أخرى.

وهذه القوة باقية لحد الأربعين متزايدة، ثم تبدّل إلى ضعف ثم شيبة، فالشيخوخة انحدارة إلى الطفولة بكل مظاهرها الضعيفة ولحد لا تعلمون

شيئاً ولا تقدرون على شيء وهو أرذل العمر: ﴿ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَلِ الْعَمْرِ الْحَكْمُ مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَلِ الْعَمْرِ الْحَكَيْلَا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئاً ﴾ (١).

«يخلق الله ما يشاء» من ضعف وقوة وشيبة ﴿وَهُوَ ٱلْمَلِيثُ ﴾ ماذا يخلق وفق الحكمة العالية ﴿الْقَدِيرُ ﴾ بكل خلق.

فليس خلقكم ﴿ مِن ضَعْفِ ﴾ لضعفه قدرة وعلماً ، ولا ﴿ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفِ قُوّة ﴾ لقوته علماً وقدرة ، بل إنها تحويلات إلى حالات حسب الحكمة العملية القديرة كما يشاء ، ولا يفلت منها أحد من أبناء الفناء حيث تتعاور تلك الخليقة البشرية لتشهد انها مدبّرة كما يشاء الله العليم القدير .

أو ليس لهذه النشأة الحكيمة القاصدة استمرارية في نشأة أخرى هي مزرعة الأولى؟:

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِدُ الْمُجْرِمُونَ مَا لِبَشُواْ غَيْرَ سَاعَةً كَذَلِكَ كَانُواْ يُوْفَكُونَ ۞﴾:

اللبث هنا هو لبث البرزخ، فإنه الذي يسبق ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ ﴾ لا لبث الدنيا، أم هو مجموع اللبثين؟ استقلالاً لحياة التكليف والتي بعدها قبل قيامة الساعة.

وإقسام المجرمين هناك ﴿مَا لَبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةً﴾ إفك مبين كما هم في حياة التكليف ﴿ كَنَالِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴾ صرفاً عن وجه الحق إلى غير وجهه، على طول خط الحياة إلى قيام الساعة ولمّا يفيقوا عن غفوتهم وهم محشورون ليوم الدين!

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَيِشَتُدَ فِي كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعَثِ فَهَاذَا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَكِنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ :

﴿ كِنَٰبِ ٱللَّهِ ﴾ علَّه كتاب التكوين التقدير إلى جنب كتاب التشريع

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٥.

التدوين، فقد قدر الله وقرر لبثاً برزخياً لكل من الأموات وإن ماتوا في قيامة الإماتة، كما أن آيات من القرآن تتحدث عن هذه الحياة الفاصلة بين الحياتين ﴿وَمِن وَرَآبِهِم بَرْزَخُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾(١).

ف ﴿ اَلَّذِينَ أُوتُوا اَلْمِلْمَ ﴾ بالكتاب ﴿ وَآلْإِيكُنَ ﴾ بما في الكتاب، هناك يكذبون المحرمين القائلين ﴿ مَا لَمِثُوا غَيْرَ سَاعَةً ﴾ كما هنا، أم ﴿ عَشِيَّةً أَوْ شَحَلَهَ ﴾ (٢) ﴿ وَيَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ (١) أو ﴿ عَشْرًا ﴾ (٤) يكذبونهم بقولهم ﴿ لَقَدْ لَيِفْتُدُ فِي كِنكِ اللّهِ إِنَّ يَوْمِ البّعَتِ ﴾ وقد يعني ﴿ كِنكِ اللّهِ ﴾ ما كتبه الله من الحياتين قبل الأخرى وهي ﴿ يَوْمِ الْبَعْثِ فَهَكذَا يَوْمُ الْبَعْثِ ﴾ الذي كنتم به تكذبون ﴿ وَلَلِكِنَّكُمْ كُنتُدْ ﴾ قبله ﴿ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

أتراهم كانوا لا يعلمون إنهم سوف يبعثون وهم في البرزخ وقد ظهر لهم ما كان خفياً عليهم؟

هنا ﴿ كُنتُر لَا تَعَلَمُونَ ﴾ ماض بعيد يضرب إلى بعيد هو بالطبع حياة التكليف لا والبرزخية أيضاً.

﴿ فَيُوْمَيِذِ لَّا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ ۞ :

الاستعتاب هو طلب العتبى وهي العتاب وإزالته، فهم كما لا ينفعهم معذرتهم إن اعتذروا، لا يطلب منهم أن يعتبوا أنفسهم أم يزيلوا عتابهم، مهانة لهم وهواناً كأنهم جماد لا يشعرون.

﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍّ وَلَهِن جِثْمَهُم بِعَايَـةِ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ أَنتُدْ إِلَّا مُبْطِلُونَ ۞ ﴾:

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>۲) سورة النازعات، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الآية: ٢٥.

إن الآية المثبتة للحق أصبحت عندهم مبطلة والجائي بها مبطل، وهكذا يرتكس الظالمون في حمأة الغباوة الخانقة أن تنقلب آية الحق عندهم آية الباطل.

## ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾:

لقد طبع الله على قلوب هؤلاء الظالمين وأزاغها كما زاغت بتجاهل عارم قاحل لحد تقلّب الحق عندهم باطلاً والباطل حقاً، حياة منكوسة مركوسة أرذل من الدواب وأضل.

ف ﴿ اللَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ هنا هم الجاهلون المقصرون، لا القاصرون المستضعفون، ولا يطبع الله إلّا على قلوب خالية عن الهدى خاوية عن التقوى، مليثة من الطغوى ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمُ ﴾ (١).

﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ ۖ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ۞ :

﴿ فَأَصَيِرَ ﴾ يا رسول الهدى على قولتهم ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ ﴾ وعلى فعلتهم المضادة لدعوتك فما أنت إلا نذير ﴿ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ ﴾ في نصرتك: ﴿ وَكَاكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) وفي عذابهم كما يشاء ويصلح ﴿ وَلَا يَشْتَخِفَّنَكَ اللَّهِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ استخفافاً عن ثابت الإيمان الإسلام والدعوة الصارمة.

هنا ﴿ فَأَصْبِرُ ﴾ توطين لخاطر الرسول وقلبه القريح الجريح، ثم وفي تأويله قد يكون توهيناً لسواه تهويلاً بمستقبل العذاب كما فعله الإمام أمير المؤمنين عَلَيْنِ جواباً عن ابن الكوا<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة الصف، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ١٩٢ عن تفسير القمي كان علي بن أبي طالب علي الله الكوا خلفه=

وقاله أبو جعفر الباقر ﷺ جواباً عن أمره بالخروج المبكّر ولمّا يَحِن حينه ترحماً على زيد<sup>(١)</sup>. فهذا تنزيل وذلك تأويل ولكلّ مجاله.

فالصبر أمام العراقيل في الطريق الشاق الطويل هو زاد المؤمنين، أن يثبتوا على الحق دون زعزعة ولا تلكع، صبراً يكون سبراً لأغوار الحوادث والمصائب التي قد تنقص من الإيمان بوعد الله فتنقض وثاق الله، لا صبر التخاذل والتنازل، وإنما صبر جميل يعني الاستقامة على الطريقة.

وهكذا تختم السورة كما بدأت بوعد النصر، تختم بالصبر انتظاراً لانتصار بنصر الوعد وتحققه كما يراه الله.



وامير المؤمنين عليم على يقرأ فقال ابن الكوّا ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مِن فَبْلِكَ لَمِنْ أَشْرَكَتَ لَيْ أَشْرَكَتَ لَيْ اللَّهِ عَلَى وَلَتَكُونَنَ مِن الْمُؤْمِنين عَلَيْكِ حتى سكت ابن الكوا ثم عاد في قراءته حتى فعل ابن الكوا ثلاث مرات فلما كان في الثالثة قال أمير المؤمنين عَلِينَهِ : ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ وَلَا يَسْتَخِفَنَكَ اللَّذِينَ لَا يُوقِئُونَكِ ﴾ [الرُّوم: ٦٠].

<sup>(</sup>۱) المصدر عن الكافي ان زيد بن علي بن الحسين دخل على أبي جعفر عليه ومعه كتب من أهل الكوفة يدعونه فيها إلى أنفسهم ويخبرونه باجتماعهم ويأمرونه بالخروج فقال له أبو جعفر: هذه الكتب ابتداء منهم أو جواب ما كتبت به إليهم ودعوتهم اليه؟

فقال: بل ابتداء من القوم لمعرفتهم بحقنا وبقرابتنا من رسول الله على ولما يجدون في كتاب الله عَنَى من وجوب مودتنا وفرض طاعتنا ولما نحن فيه من الضيق والضنك والبلاء، فقال له أبو جعفر عليه الأولين وكذلك يجريها في الأولين وكذلك يجريها في الآخرين والطاعة لواحد منا والمودة للجميع وامر الله يجري لأوليائه بحكم موصول وقضاء مفصول وحتم مقضي وقدر مقدور وأجل مسمى لوقت معلوم ﴿وَلا يَسْتَخِفّنُكَ اللَّذِينَ لا يُوتِونُك ﴾ والجاثية: ١٩] فلا تعجل فإن الله لا يعجل لعجلة العباد ولا تسبقن الله فتعجلك البلية فتصرعك».

|  | (F) |
|--|-----|
|  |     |
|  |     |
|  |     |
|  |     |
|  |     |

#### مكية وآياتها أربع وثلاثون

# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿الّهَ فَ إِلَىٰ عَلِيْتُ الْكِنْكِ الْحَكِيْكِ الْحَكِيْدِ الْمُحْسِنِينَ الْمُحْسِنِينَ الْكِيْرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ الْكَلْوَةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ الْكَلْوَةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ الْكَاسِ مَن الْوَلِيَّكِ عَلَىٰ هُدُى مِن رَبِّهِمْ وَأُولَئِكِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ فَي وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُو الْحَكِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَخِذَهَا هُمُزُواً أُولَئِكَ كُمْمُ عَذَابٌ مُهِينٌ فَي وَإِذَا نُتَلِى عَلَيْهِ عَلَيْكِ اللّهِ بِعَيْرِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ كَلَّمُ عَذَابٌ مُهِينٌ فَي وَإِذَا نُتَلِى عَلَيْهِ عَلَيْكِ اللّهِ بِعَلَيْكِ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَالْمَلِكُونِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْكُولُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ

سورة لقمان تحمل ثورة لقمان العقائدية والخلقية بصورة العظة لابنه، وفيها ككلّ جولات ثلاث وجاه القلب البشرى بفطرته إذ يعلم الله مداخلها ومساربها ومآربها، وما تغشى عليها غواش من دخان الأرض. تبدأ الجولة الأولى من خلال النفس الإنسانية بأسلوب شيّق ومؤثّرات جادّة جديدة: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَٰنَ الْحِكْمَةَ...﴾ (١) نموذجاً عالياً من العظات الرسالية مهما لم يكن لقمان رسولاً.

والجولة الثانية بادئة بعرض كائنات من السماوات والأرض: ﴿أَلَمْ تَرَوَّا أَنَّ اللَّهُ سَخَّرَ لَكُمْ...﴾ (٢).

والجولة الثالثة هي مشهد الليل والنهار والشمس والقمر: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِحُ ٱلَّيْلَ فِي النَّهَارِ...﴾ (٣).

وفي هذه الجولات الثلاث وما بينهما جلوات عقلية وفطرية وعلمية وحسية تتبنى الأصول الثلاثة كما هي طبيعة الحال في القرآن كله ولا سيما في السور المكية.

## ﴿ الَّمْ ١ فِيكَ مَايَتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ ١٠ ﴿

﴿ وَلَكَ ﴾ البعيدة الأغوار، النازلة في الزمن الرسولي، كهذه وما مضت وتستقبل ﴿ وَاِنَتُ الْكِنْبِ الْحَكِيمِ ﴾: حكيماً عند الله قبل نزوله: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أَمِرِ الْكِنْبِ لَدَيْنَا لَعَلِقُ حَكِيماً بنازله ليلة القدر، وحكيماً في تفصيله: ﴿ كِنَابُ أُخْكِتَ ءَائِنُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (٥).

والحكمة في كلّ من الثلاث كما تناسبه، كالإجمال في الأوّلين أم ثالث التفصيل، والإتقان في الكلّ عن أي تدخل وتسرّب من سواه، والحكمة البلاغية لفظية ومعنوية في كل الحقول، محلقة على كلّ العقول، بعيدة عن

<sup>(</sup>١) سورة لقمان، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>۲) سورة لقمان، الآية: ۲۰.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٥) سورة هود، الآية: ١.

الذبول والأفول، حاكمة حكيمة محكمة كأنها الحكيم نفسه، إذ برزت وركزت فيها حكمة الرب الممكنة البروز ككلّ ودون إبقاء.

### ﴿هُدُى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ۞﴾:

﴿ اَلْكِنَابِ اَلْحَكِمِ ﴾ حالكونه ﴿ هُدَى ﴾ نفسها ﴿ وَرَحْمَة ﴾ نفسها حيث تجسدتا فيه حاملاً كل الهدايات والرحمات الإلهية للكلّ كفاعلية مطلقة ، و ﴿ اِلْمُحْسِنِينَ ﴾ كقابلية بفعلية الاهتداء والرحمة ، والتنوين فيهما يعني التعظيم البعيد عن الأفهام .

و «المحسنين» هم الذين يحسنون الإيمان وعمل الإيمان على ضوء ﴿ الْكِنْبِ الْمُكِيدِ ﴾:

## ﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ مُمْ يُوقِنُونَ ۞﴾:

فإقام الصلاة عموداً للدين مثال لكافة الصلات الربانية بينهم وبين الله فإنها معراج المؤمن، وإيتاء الزكاة من كل الوهبات الربانية لعباد الله، يحلق على كل الصلات الخلقية، ثم ﴿وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ بُوتِنُونَ﴾ تؤصّل صلتهم بالله ويخلق الله وتربطها من المبدء إلى المعاد، فقد أحسنوا كل الصّلات العقائدية والعملية، المتمثلة في إقام الصلاة وإيتاء الزكاة، ناحية منحى مرضات الله وإلى يوم الله.

## ﴿ أُوْلَئِكَ عَلَىٰ هُدُى مِن رَّبِهِمٌّ وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۗ ۞ :

﴿عَلَىٰ﴾ هنا تسيطرهم ﴿عَلَىٰ هُدَى﴾ عظيمة واسعة ناصعة ﴿مِّن رَّبِهِمٍّ﴾ لا ضلال فيها ولا كلال، ويطبيعة الحال ﴿وَأُولَئِنَكَ ﴾ دون سواهم ﴿هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ﴾ إذ يفلحون ويشقّون طريق الهدى في البحر الملتطم بسفن النجاة، ويفلجون عمّال الردى وعواملها في هذه الطريقة الشاقة الطويلة.

هــؤلاء الأكــارم هــم مــن ﴿الَّذِيبَ يَشْرُونَ ٱلْحَيَاوَةَ ٱللَّذَيْبَ بِٱلْآخِـرَةِ﴾(١) ف ﴿ إِنَّ اللَّهَ أَشَّتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَلَكُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ ﴾ (٢) -﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَتُهُ ابْتِغِكَآءَ مَهْنَكَاتِ اللَّهِ... ﴾ <sup>(٣)</sup> كما:

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذُهَا هُمُزُوّاً أُوْلَيِّكَ لَمُهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ ﴾ :

﴿ ٱلْحَكِيثِ﴾ هنا هو كل ما حدث من قول أو فعل أو مزيج منهما، فقد يكون ذكراً لله، أو لهواً عن الله، أم عواناً بين ذلك خلواً عن أي ذكر أو لهو، ولهو الحديث، المضلّ عن سبيل الله وهو ذكره، بأن يتخذ هزوا، ذلك هو الضلال البعيد.

«اللهو» حرام في كل حقوله وألوانه، فإنه ككلّ ما يشغل الإنسان عما يهمه ويعنيه، كما اللهوة هي ما يشغل الرحى مما يطرح فيه.

إذاً فاللهو دركات حسب درجات ما يهم الإنسان ويعنيه، وأسفلها اللهو عن الله وعن ذكر الله، وعن يوم الله، وعما يتوجب على العبد أو يحرم عليه وجاه الله.

وله أسباب عدّة من معدّة وغير معدّة، فالأولى كالتكاثر: ﴿أَلَّهَاكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۚ ﴾ (٤) والأمل: ﴿ذَرَّهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلِّهِمِهُ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ (٥) ومنه لهو الحديث ككل، فإنها من المعدة، ومن غير المعدة الأموال والبيع: ﴿ رِجَالٌ لَا نُلْهِيهُمْ تِجَنَرُةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ (٧) والحياة الدنيا ككل: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا ٓ إِلَّا لَعِبُ وَلَهُوٍّ ﴾ (^).

سورة النساء، الآية: ٧٤. (1)

سورة المنافقون، الآية: ٩. سورة التوبة، الآية: ١١١. **(Y)** 

سورة البقرة، الآية: ۲۰۷. سورة النور، الآية: ٣٧. **(V)** (٣)

سورة التكاثر، الآية: ١. (٤)

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر، الآية: ٣.

سورة الأنعام، الآية: ٣٢.

فالمعدّة من اللهو محرمة على أية حال، وغير المعدة كالحياة الدنيا بوسائلها غير محرمة إلّا أن تلهي، فإنما الأصل هو الإلهاء - بالفعل - عما يعنى للإنسان كإنسان وما يعنيه كمؤمن بالله.

والمفروض في لهو الحديث أن يرفض بكل أساليبه وألوانه كمفتاح أوّل لرفض المحرمات كلها (١) وفرض الواجبات كلها، حيث الملاهي بجوارح وجوانح تتخطى إلى القلوب، فإذا ألهت القلوب الغت كل ما تعني الإنسان ويعنيها الإنسان من إيجابيات وسلبيات تتبنى الإنسان كإنسان وبأحرى كحمامل إيمان: ﴿لَاهِيكَةُ قُلُوبُهُمُ وَأَسَرُّوا النَّجْوَى الَّذِينَ ظَامُوا هَلْ هَلْاً إِلّا بَشَرُّ مِثْلُكُمُ أَنْ أَنْوَلَ النَّعْوَى الَّذِينَ ظَامُوا هَلْ هَلْاً إِلّا بَشَرُّ مِثْلُكُمُ أَنْ أَنْوَلُكُ (٢).

وأنجس بلهو يُشترى، وأنحس منه: ﴿لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ ثم ثالث: ﴿وَيَتَّخِذَهَا هُزُوَّا ﴾ (٣) فذلك مربع من النحوسة الواصلة إلى ﴿عَذَابُ مُهِينٌ ﴾ .

فليست حرمة اللهو لتختص بما يشترى ويضل ويهزء، وإنما ذلك أسفل دركات الحرمة فيه، وكل ما يلهي، أو ما شأنه أن يلهي، فهو محرم في شرعة الله من غناء تلهي أو رقص يلهي أماذا من الملهيات، وأما ما يذكّر الله من أصوات حسنة أو أعمال فراجحة، وما لا يذكّر ولا يلهي فعوان يباح، إلّا ألّا يعني غرضاً عاقلاً فلغو لا يباح إلّا للأطفال.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٥٩ - أخرج ابن أبي الدنيا والبيهقي عن أبي عثمان الليثي قال قال يزيد بن الوليد يا بني أمية إياكم والغناء فإنه ينقص الحياء ويزيد في الشهوة ويهدم المروءة وانه لينوب عن الخمر ويفعل ما يفعل المسكر فإن كنتم لا بد فاعلين فجنبوه النساء فإن الغناء داعية الزنا.

را) في المجمع روى عن ابي عبد الله عليه اله قال - في الا يه - هو الطعن في الحق والا ستهزاء به وما كان أبو جهل وأصحابه يجيئون به إذ قال: يا معاشر قريش ألا أطعمكم من الزقوم الذي يخوفكم به، قال: يخوفكم به ماحبكم؟ ثم أرسل إلى زبد وتمر فقال: هذا هو الزقوم الذي يخوفكم به، قال: ومنه الغناء.

فالغناء المفسر به قول الزور<sup>(۱)</sup> واللهو<sup>(۲)</sup> ليس محرماً ككل حيث التغني بالقرآن محبور، وسائر التغني بذكر الله مشكور، كما يروى عن رسول الهدى «تغنوا بالقرآن فإنه من لم يتغن بالقرآن فليس منا».

فصرف الوقت في التعرف إلى معنى الغناء، المختلف فيه اللغة والأقوال، قد يكون نفسه من لهو الحديث، حيث الأصل المحرم في الغناء وغيره هو اللهو، فقد يحل الغناء كما في القرآن، وقد يحرم غير الغناء كما في الرقص الملهي وما أشبهه، فبين اللهو والغناء – إذا ً – عموم من وجه.

فمن لهو الحديث ما يلهي بنفس الحديث دون غناءه كالقصص الأسطورة المزخرفة المقصوصة في المقاهي وسائر النوادي المناسبة لها وهي من شؤون نزول الآية (٣) ومنه ما يلهى بغنائه سواء أكان معناه ملهياً مثله

<sup>(</sup>۱) كما في صحيحه الشحام وموثقه أبي بصير ومرسله ابن أبي عمر المرويات عن فروع الكافي، وحسنة هشام المحكية عن تفسير القمي ورواية عبد الأعلى المحكية عن معاني الأخبار والثلاثة الأولى في الوسائل الباب ٩٩ ح ٢ - ٩ - ٨ والرابعة نفس الباب ح ٢٦ والخامسة فيه ح ٢٠ وفي الدر المنثور ٥: ١٥٩ - أخرج ابن أبي الدنيا والبيهقي في سننه عن ابن مسعود قال قال رسول الله على الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل، وفيه أخرج ابن أبي الدنيا وابن مردويه عن أبي امامة ان رسول الله على قال: ما رفع أحد صوته بغناء إلا بعث الله إليه شيطانين يجلسان على منكبيه يضربان بأعقابهما على صدره حتى يمسك، أقول: يعني الغناء الملهى.

فيه عن الكافي بسند متصل عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر عليه قال سمعته يقول: الغناء مما أوعد الله على عليه النار وتلا هذه الآية ومثله عن أبي عبد الله: الغناء مما قال الله: . . . فيه عن الحسن بن هارون قال سمعت أبا عبد الله عليه يقول: الغناء مجلس لا ينظر الله إلى أهله وهو مما قال الله عكم : ومن الناس.

<sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ١٩٤ عن تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في الآية =

أم لم يكن، كما من الغناء ما لا يلهي، ككل ما لا يحمل المعاني أو الحالات الملهية، أمّا يحمل المعاني السائرة كالغناء بالقرآن وسائر المعارف الإلهية من مواعظ شعرية أو منثورة أمّاهيه.

واشتراء لهو الحديث يعم اشتراء القينات<sup>(۱)</sup> وآلاتها (۷) واشتراء نفس اللهو كأن يستأجر الملهي بحديثه أو غناءه ويدفع له ثمن<sup>(۲)</sup>.

و ﴿ سَبِيلِ اللهِ ﴾ هنا هي القرآن ونبي القرآن وكل ما منهما وإليهما من ذكرى، فإنهما الأصل في ذكر الله بما يذكّران الله، فكل ما يلهي عن ﴿ سَبِيلِ اللهِ ﴾ ويضل في أى حقل من حقولها، كان محظوراً، ولا سيما إذا كان مأخذاً لا تخاذها هزواً.

ف ﴿ أُولَٰكِكَ ﴾ الذين يشترون لهو الحديث إضلالاً عن سبيل الله واتخاذها هزوا ﴿ هَٰمُمْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴾ هنا ويوم الدين، كما أهانوا سبيل الله إن فضّلوا عليها لهو الحديث (٣).

فهو النضر بن الحارث بن علقمة بن كلدة من بني عبد الدار بن قصي وكان النضر ذا رواية لأحاديث الناس وأشعارهم يقول الله تَتَكَلَّلُ : ﴿ وَإِذَا نُتُكَ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَى مُسْتَكِيرًا كَأَن لَد يَسْمَمْهَا
 كَأَنَ فِي ٱلْذَيْهِ وَقُلُ فَبِشِرَهُ بِعَدَابٍ ٱلِيهِ ﴾ [لقمان: ٧].

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٥٩ أخرج جماعة عن أبي امامة عن رسول الله على قال: لا تبيعوا القينات ولا تشروهن ولا تعلموهن ولا خير في تجارة فيهن وثمنهن حرام في مثل هذا أنزلت هذه الآية: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو الْحَكِيثِ...﴾ [لقمَان: ٦].

فيه عن عائشة قالت قال رسول الله على ان الله حرم القينة وبيعها وثمنها وتعليمها والاستماع إليها ثم قرأ الآية.

 <sup>(</sup>٢) المصدر ١٦٠ - أخرج ابن أبي الدنيا عن علي بن الحسين ﷺ قال: ما قدست أمة فيها الربط.

<sup>(</sup>٣) المصدر ١٦٠ - أخرج ابن أبي الدنيا عن عبد الرحمن بن عوف ان رسول الله على قال: انما نهيت عن صوتين أحمقين فاجرين صوت عند نغمة لهو ولعب ومزامير شيطان وصوت عند مصيبة خشن وجوه وشق جيوب ورنة شيطان، وفيه أخرج ابن أبي الدنيا والبيهقي عن نافع قال: كنت أسير مع عبد الله بن عمر في طريق فسمع زمارة راع فوضع إصبعيه في أذنيه ثم عدل عن الطريق فلم يزل يقول يا نافع أتسمع؟ قلت: لا - فاخرج إصبعيه من أذنيه وقال: هكذا=

واشتراء لهو الحديث قد لا يختص بالنقود وسائر الأثمان المعروفة، فقد يشتريه بماله، أو يشتريه بوقته وبحياته، يبذل تلك الأثمان الغالية لهذا الرخيص البخيس، ولماذا يشتريه ﴿لِيُضِلَّ﴾ نفسه وسواه ﴿عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ منه وممن يضل بإضلاله، جهل التجاهل بالقيم والموازين، ﴿وَيَتَخِذَهَا هُرُولًا ﴾ كما كان يفعله المنافقون والمكذبون بآيات الله ﴿أَوْلَيْهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ كما أهانوا الضمير الإنساني وأهانوا الحق.

وليست الآية لتحمل - فقط - تصويراً لحادث مضى في الجماعة الإسلامية الأولى وهو أن النضر بن الحارث كان يشتري الكتب المحتوية لأساطير الفرس وقصص أبطالهم وحروبهم ثم يجلس في طريق الذاهبين لسماع القرآن من رسول الله على محاولاً لجذبهم إلى لهو الحديث، إنصرافاً عن القرآن ورسوله وهما سبيل الله، حيث النص أعم، و في يَثْنَرَى مستقبل يضرب إلى أعماق الزمن منذ نزول القرآن إلى يوم الدين، في كل عصر ومصر يصبح لهو الحديث أياً كان معارضاً لمدارسة القرآن كأصل، ودراسة الشرعة الإلهية ككل على ضوء القرآن، والاستماع إلى حملة رسالة القرآن.

فكما أن التسبّل بسبيل الله فرض طول الحياة الإيمانية، كذلك لهو الحديث المضل عنها محرّم على أية حال، وهذه الآية تحمل أسفل دركاته اضلالاً عن أفضل درجاتها.

﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا وَلَىٰ مُسْتَحَمِرًا كَأَن لَّمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِيَّ أَذُنَيْهِ وَقُرَّ فَبَشِّرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ۞﴾:

وإنها لقسمة ضيزى بين ﴿لَهُو ٱلْحَكِيثِ﴾ و﴿ اَيَنْنَا ﴾ معاملة معهما

 <sup>=</sup> رأيت رسول الله ﷺ صنع، وفيه أخرج ابن مردويه عن عبد الله بن عمر أنه سمع النبي ﷺ
 قال في هذه الآية ﴿وَمِنَ النَّاسِ. . . ﴾ [لقمان: ٦] انما ذلك شراء الرجل اللعب والباطل.

معاكسة، منكوسة منحوسة مركوسة، أن يشتري لهو الحديث إضلالاً عن آيات الله، ثم يولي عنها كأن لم يسمعها حين تتلى عليه ﴿فَبَشِّرُهُ بِعَدَابٍ أَلِيمٍ ﴾ وكما يستبشر بلهو الحديث المضل الهازئ.

وهنا نتأكد تماماً أن ليس كل لهو تشمله الآية بهكذا تنديد شديد، مهما كان محرماً على أية حال، فإنما المعروف من آيات اللهو حرمته في المعدّ له، وحرمة الالتهاء بغير المعدّ له، فباختلاف الأشخاص والحالات والظروف واختلاف المجالات يختلف اللهو في واقعه وحكمه، ودركات الحرمة فيما يلهي عن فرض أم في محظور، حيث اللهو مفتاح كل شرّ إيجابياً وسلبياً.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِاحَاتِ لَمُثَمْ جَنَّنْتُ النَّعِيمِ ۞ خَلِدِينَ فِيهَا وَعَدَ اللَّهِ حَقًا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۞﴾:

هنا نتأكد أن الإيمان وعمل الصالحات يناحران لهو الحديث بكل التصرفات فيه، التهاء والهاء، بيعاً واشتراء، فالمؤمنون يعيشون سبيل الله دون أن يلهيهم عنها أية زخرفة من زخارف الدنيا، ومن أخطر اللهو هو لهو الإمرة والرئاسة أعاذنا الله من شرها.

﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرْوَنَهَا ۗ وَٱلْقَىٰ فِى ٱلْأَرْضِ رَوَاسِى أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَاتِنَةً وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَفْج كُرِيمٍ ۞﴾:

لقد فصلنا القول في آية الرعد: ﴿ اللهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ مِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهُ أَلَدَ الرواسي الملقاة في الأرض في آياتها، وإنها تعم الملقاة من البركانات جو الأرضية، والأمواج سطح الأرضية، والأحجار فوق الأرضية الساقطة عليها من كرات سماوية.

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ٢.

و ﴿ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ مما يدل على سبح الأرض في خضم الفضاء، فهي سفينة جوية بحاجة لاستقرارها إلى رواس تربطها عن الميدان، ف «وتد بالصخور ميدان أرضه».

ثم ﴿ وَبَنَ فِيهَا مِن كُلِّ دَانَبَةً ﴾ فيها لمحتان، إحداهما أن أرضنا تحمل من كل دابة في الكون نماذج، والأخرى أن هناك في غير أرضنا دواب كما فيها، وقد دلت على التعميم آية الشورى: ﴿ وَمِنْ ءَايَلِهِ عَلَقُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَانَةً وَهُوَ عَلَىٰ جَمْعِهُمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ (١).

كما ﴿وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَرِّج بَهِيج﴾ (٢) تدل على أن الأزواج النابتة هنا نماذج عن كل الأزواج النابتة في غيرها من كرات عامرة.

فالسماوات على علوها محبوكة مربوطة بالأرض بعمد لا ترونها، ومن احتباكها نزول مائها إليها، ومنه وجود النماذج من كل دوابها وأزواج النباتات فيها، مما يدل على تعميم قاصد واحد يربط كل الكائنات بعضها ببعض دون تفاوت وتهافت.

﴿ هَلَذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِيةٍ. كِلِ ٱلظَّلَلِمُونَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ ﴾:

﴿ فَأَرُونِ ﴾ أمر تعجيز في مسرح خلق الله، فهل من خالق غير الله ﴿ بَلِ اللَّهُ مُؤْمِلُ مُ اللَّهِ عَبِينَ ضلاله بهدي الله فإنها آيات بينات تبين أنها – فقط – لله.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة ق، الآية: ٧.

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَٰنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشَكُمُ لِنَفْسِيةً وَمَن كَفَر فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ حَمِيتُ اللَّهِ وَهُوَ يَعِظُمُ يَبُنَى لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُمُ وَهْنًا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَلِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ۖ وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى شُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَنْيَنُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللَّهِ يَنْهُنَّ إِنَّهُمَّا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ يَنْبُنَى أَقِيرِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمْرٌ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنَّهُ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأَصْبِرُ عَلَىٰ مَا أَصَابَكُ ۚ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴿ وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالٍ فَخُورٍ ﴿ لَكُنَّ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُض مِن صَوْتِكُ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَتِ لَصَوْتُ ٱلْخَيدِ ١٩٠

آيات ثمان تختص بحكمة لقمان التي تلقاها من ربه ثم ألقاها إلى ابنه، تجمع من عظات الحكم جوامعها ولوامعها، فيها الحكمة الحكيمة للعبد وجاه الله، ووجاه خلق الله أمراً لهم بالمعروف عند الله، ونهياً عن المنكر لدى الله، وصبراً على ما أصاب في مسرح العبودية والدعوة إلى الله، وقصداً في المشى بين خلق الله.

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَٰنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ حَمِيثٌ ﴿ ﴾:

«لقد» تأكيدان و«نا» الدالة على جمعية الصفات ثالثهما، تؤكد هذه الثلاث الحكمة المؤتاة للقمان، المختصرة في ﴿أَنِ اَشَكُر لِللَّهِ بياناً لهذه الحكمة الجامعة العالية، وقد تكون هي حكمة الشكر وشكر الحكمة، حيث الشكر هو وضع النعم مواضعها التي يرضاها المنعم.

والشكر مقابل الكفر يعم الإيمان بكل قضاياه، كما الكفر يعمه والكفران بكل رزاياه، فهي - إذا - حكمة فطرية وعقلية ونفسية في كل حقولها، إضافة إلى حكمة عملية، هما يقضيان على كافة التفسخات العارمة الذاهبة بالإنسان مذاهب الكفر والكفران.

واصل الحكمة هو «الفهم والعقل»<sup>(۱)</sup> ولقد «كان رجلاً قوياً في أمر الله، متورعاً في الله، ساكتاً مستكيناً، عميق النظر، طويل الفكر، حديد النظر، مستغن بالعبر... ويعتبر ويتعلم ما يغلب به على نفسه، ويجاهد به هواه، ويحترز به من الشيطان، وكان يداوي قلبه بالفكر، ويداوي نفسه بالعبر، وكان لا يظعن إلا فيما يعنيه، فبذلك أوتي الحكمة، ومنح العصمة..»<sup>(۲)</sup> «كان عبداً كثير التفكر، حسن الظن، كثير الصمت، أحب الله فأحبه الله

 <sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ١٩٥ في أصول الكافي عن أبي الحسن موسى بن جعفر ﷺ يا هشام إن الله قال: ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَا لُقْمَنَ اللَّهِ كُمَّةَ ﴾ [لقمان: ١٢-] قال: الفهم والعقل.

<sup>(</sup>Y) المصدر تفسير القمي حدثني أبي عن القاسم بن محمد عن سليمان بن داود المنقري عن حماد قال سألت أبا عبد الله عليه على عن القمان وحكمته التي ذكرها الله عكل فقال: أما والله ما أوتي لقمان الحكمة بحسب ولا مال ولا أهل ولا بسط في جسم ولا جمال ولكنه كان رجلا قوياً. . لم ينم نهاراً قط ولم يره أحد من الناس على بول ولا غائط ولا اغتسال لشدة تستره وعموق نظره وتحفظه في أمره ولم يضحك من شيء قط مخافة الإثم ولم يغضب قط ولم يمازح إنساناً قط ولم يفرح بشيء أتاه من أمر الدنيا ولا حزن منها على شيء قط. . . .

تعالى فمن عليه بالحكمة . . . فنام نومة فغط بالحكمة غطا فانتبه فتكلم بها . . . الله المحكمة عطا المحكمة علم المحكمة المحكمة علم المحكمة المحكمة علم المحكمة المحكمة المحكمة المحكمة علم المحكمة ال

ولقد أتت «الحكمة» في الذكر الحكيم عشرين مرة، هي في هذه المرة البتيمة عطية ربانية للقمان ولم يكن من النبيين، فقد أوتي الحكمة البالغة دون رسالة، مما يدل على عظم موقفه تجاه الله، ولم يكن إلّا عبداً حبشياً فأصبح من سادات السودان (٢).

والشكر درجات ارفعها أن يعرف الشاكر النعمة ويعترف بعجزه عن أداء

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٦١ - أخرج الحكيم الترمذي في نوادر الأصول عن أبي مسلم الخولاني قال قال رسول الله عليه إن لقمان كان عبداً.. نودي بالخلافة قبل داود عليه فقيل له يا لقمان هل لك أن يجعلك الله خليفة تحكم بين الناس بالحق؟ قال لقمان: إن أجبرني ربي عمل قبلت فإني أعلم أن فعل ذلك أعانني وعلمني وعصمني وإن خيرت قبلت العافية ولم أسأل البلاء، فقالت الملائكة يا لقمان لم؟ قال: لأن الحاكم بأشد المنازل وأكدرها يغشاه الظلم من كل مكان فيخذل أو يعان فإن أصاب فبالحرى أن ينجو وإن أخطأ أخطأ طريق المجنة ومن يكون في الدنيا ذليلاً خير من أن يكون شريفاً ضائعاً، ومن يختار الدنيا على الآخرة فاتته الدنيا ولا يصير إلى ملك الآخرة، فعجبت الملائكة من حسن منطقه فنام... ثم نودي داود عليه بعده بالخلافة فقبلها لوم يشترط شرط لقمان فأهوى في الخطيئة فصفح الله عنه وتجاوز وكان لقمان يوازره بعلمه وحكمته فقال داود عليه طوبي لك يا لقمان أوتيت الحكمة فصرفت عنك البلية وأوتي داود الخلافة فابتلي بالذنب والفتنة».

أقول: لا بأس بهذا الحديث إلا في نسبة الذنب والخطيئة وعدم الحكمة إلى داود فإنها من المختلقات الإسرائيلية. فإن داود عَلَيْمُ اوتي الحكمة كما أوتيها لقمان: ﴿وَقَتَلَ دَاوُدُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللللّٰهُ الللللّٰهُ اللللللّٰهُ الللللللللّٰهُ اللللللللللّٰهُ الللللّٰهُ ال

<sup>(</sup>٢) المصدر أخرج ابن عساكر عن عبد الرحمن بن يزيد عن جابر قال قال رسول الله على المصدر أخرج ابن عساكر عن عبد الرحمن بن يزيد عن جابر قال وسول الله المؤذن. اتخذوا السودان فإن ثلاثة منهم سادات أهل الجنة لقمان الحكيم والنجاشي وبلال المؤذن.

شكرها، فد «من أنعم الله عليه بنعمة فعرفها بقلبه فقد أدى شكورها وقد «أوحى الله عَرَقُ إلى موسى عَلَيَهُ يا موسى اشكرني حق شكري، فقال: يا رب وكيف أشكرك حق شكرك وليس من شكر أشكرك به إلا وأنت أنعمت به علي؟ قال: يا موسى! الآن شكرتني حين علمت أن ذلك مني»(١).

وكما الحكمة هي بين معرفية وعملية، كذلك الشكر المفسر لها معرفي وعملي، أن يحلّق الشكر على الشاكر ككلّ، فلا تبقى من قالاته وحالاته وفعالاته إلا ترسيمات لمرضاة الله.

﴿ وَاذِ قَالَ لُقَمَنُ لِآتِنِهِ، وَهُوَ يَعِظُهُم يَنْبُنَى لَا نَشْرِكِ بِاللَّهِ إِنَّ اَلْشِرْكِ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴿ ﴾:

عظة لا بقة لائقة من والد حكيم لولده، بادئة بالسلب: ﴿لَا تُثْرِكِ بِاللَّهِ ﴾ وخلفيّته الإيجاب وهو توحيد الله، فهي عبارة أخرى عن ﴿لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ تحقيقاً لها حقيقاً بولد الحكيم وهو يعظه بحكمة الله التي آتاه.

وليست مجرد عظة، بل هي معلّلة بأقوى البراهين البيّنة ﴿إِنَ ٱلشِّرِكَ الشِّرِكَ عَظِيدٌ ﴾ ظلم يبتدء من الإنسان المشرك نفسه أن يعبد أكرم خلق الله خلقاً خسيساً كوثن أو صنم أو حيوان، أم خلقاً مثله في الحاجة المحلّقة على الخلق كله، كملك أو نبي أو ولي وهم أنفسهم يوحدون الله وينهون عن أن يشرك بالله.

ثم ظلم للحق أن يسوّى بين الخالق والمخلوق، ثم يفضّل المخلوق على الخالق، بأن يختص عبوديته للخلق ويترك الخالق، وظلم في كافة الموازين والمقاييس أن يشرك بالله العظيم، إذا فهو ظلم عظيم لا يساوى

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٢٠١ - ح ١ و٢ عن أبي عبد الله ﷺ.

بأي ظلم، ولبعده في عظمه ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ (١).

ولأن عظة الوالد ولده غير متهمة إذ لا أرأف منه به، تعرض في هذه الإذاعة القرآنية استئصالاً لكل ريبة تعتري ألدّاء المشركين زمن الرسول ﷺ أن ليس وراءها انتزاع سلطان منهم وتفضل عليهم.

لذلك نرى الآيتين التاليتين تأتيان كجملة معترضة بين عظات لقمان لابنه، عرضاً لمدى حق الوالدين على الأولاد وفرضاً لطاعتهما وشكرهما بعد شكر الله إلّا في الإشراك بالله، فإن هذا الظلم العظيم لا يقبل حلولاً حتى بين أقرب الأقارب الوالدين والأولاد.

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَنَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمَّهُم وَهْنَا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُر لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَىٰ ٱلْمَصِيرُ ﴾:

لقد فصلنا القول حول هذه الوصية بطيات آيات لها لا سيما آية الأسرى، وهذه الآية هي اليتيمة في خصوص الأم حيث اختصت بذكرى اتعاب لها وأشغاب ليست للوالد مثلها ولها نظيرة في ﴿وَإِن جَهَدَاكَ...﴾(٢).

﴿ مَلَتُهُ أُمُّهُ وَهَنَّا عَلَىٰ وَهُنِ ﴾ وهو الضعف الحمل لذلك الحمل، وعلَّ الأوّل هو منذ الحمل حتى الوضع، فإنه كله ضعف مهما اختلفت مراحله، والثاني هو منذ الوضع حتى قيامه على ساقه، والحد المتوسط هو العامان للرضاعة.

﴿ وَفِصَالُهُ ﴾ عن الرضاعة، وعن ثاني الوهنين ﴿ فِي عَامَيْنِ ﴾ وهما أكثر زمن للرضاعة، ويما أن ﴿ وَجَمَلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاتُونَ شَهَرًا ﴾ (٣) نتعرف إلى أقل

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحقاف، الآية: ١٥.

الحمل وهو ستة أشهر، و «في » هنا ظرفاً لـ «فصاله» تقرر أن انفصال الرضاعة هو ضمن عامين، لا - فقط - في منتهاهما، بل خلالهما، البادئ من بداية العام الثاني، والحدّ المعتدل منه الشهر التاسع قضية الجمع بين ﴿فِي عَامَيْنِ﴾ و﴿ثَلَتُونَ شَهَراً ﴾ لمن يكون حمله تسعة أشهر، فلا فصال - إذاً - قبلها إلّا عند العسر أو الحرج، فحقّ للولد أن يرتضع عامين إلّا ثلاثة أشهر.

﴿ وَوَصَّيْنَا . . . أَنِ الشَّكُرُ لِي وَلِوَلِلَيْكَ ﴾ اشكر لي أن خلقتك وجعلت حبك في قلوبهما لحد التضحية في صالحك صغيراً أو كبيراً ، وأشكر ﴿ وَلِوَلِلَيْكَ ﴾ أن تحمّلا كل عبء في سبيل تحويل هذه الأمانة الربانية و ﴿ إِلَى الْمَصِيرُ ﴾ فأسألك عن واجب الشكر لي ولهما «فمن لم يشكر والديه لم يشكر الله تعالى "(۱) فإنهما منعمان عليك بعد الله «ومن لم يشكر المنعم من المخلوقين لم يشكر الله يَحْكُلُ الله عَلَى الله يَحْكُلُ الله عَلَى الله الحق الأوفر للعبء الأكثر .

الشكر للوالدين هنا هو الحسن والإحسان المأمور به في آيات اخرى بحقهما، ولا سيما الأم المتحملة في حمله أكثر من الوالد فلها حق أكثر منه: «وأما حق أمك فأن تعلم أنها حملتك حيث لا يحتمل أحد أحداً، وأعطتك من ثمرة قلبها ما لا يعطي أحد أحداً، ووقتك بجميع جوارحها ولم تبال أن تجوع وتطعمك وتعطش وتسقيك وتعرى وتكسوك وتضحى وتظلك وتهجر النوم لأجلك ووقتك الحر والبرد فإنك لا تطيق شكرها إلا بعون الله وتوفيقه، وأما حق أبيك فإن تعلم أنه أصلك فإنك لولاه لم تكن فمهما رأيت من نفسك ما يعجبك فاعلم أن أباك أصل النعمة عليك فيه فاحمد الله واشكره على قدر ذلك ولا قوة إلا بالله»(٣).

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين عن العيون بإسناده إلى الرضا ﷺ حديث طويل وفيه يقول: وأمر بالشكر له وللوالدين فمن..

<sup>(</sup>٢) المصدر بإسناده إلى محمود بن أبي البلاد قال سمعت الرضا ﷺ يقول: . .

<sup>(</sup>٣) المصدر في الفقيه في الحقوق المروية عن زين العابدين ﷺ . . .

وقد «جاء رجل إلى النبي فقال يا رسول الله من أبر؟ قال: أمك قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: أمك، قال: ثم من؟ قال: أبك»(١).

وعلّ الأم تزيد عن الأب مرتين لوهنيها في حمل الولد. وللوالدين تأويل إنهما الرسول وعلي صلى الله عليهما وآلهما فإنهما أبوا هذه الأمة، وكذلك كل العلماء الربانيين، فإن حق الوالدية الروحية التربوية فوق الجسمية الولادية (٢).

ذلك، وكما الله لا يشكر حقه مهما بلغ الشكر مبلغه القمة، كذلك الوالدان، إلّا أن يعترف بالعجز عن أداء شكره وشكرهما، وهو الحق الحقيق بالأجر.

قد يروى «أن رجلاً كان في الطواف حاملاً أمه يطوف بها فسأل النبي على هل أديت حقها؟ قال: لا ولا بزفرة واحدة»(٣).

ذلك، ولأن الأصل في حقوقهما هو الله الخالق لهما وإياكم منهما،

<sup>(</sup>١) المصدر عن تفسير القمي عن أبي عبد الله عليه قال جاء رجل. . وفيه عنه قال جاء رجل وسأل النبي على عن بر الوالدين فقال: أبرر أمك أبرر أمك أبرر أمك أبرر أمك ، أبرر أباك ابرر أباك ابرر أباك وبدأ بالأم قبل الأب.

<sup>(</sup>٢) المصدر عن الكافي بسند متصل عن الأصبغ بن نباتة أنه سأل أمير المؤمنين عليه عن قوله تعالى: ﴿ أَنِ الشَّكِرُ لِي وَلِوَالِيَكَ إِلَى الشَّصِيرُ ﴾ [لفتان: ١٤]؟ فقال: الوالدان اللذان أوجب الله لهما الشكر هما اللذان ولدا العلم وورثا الحكم وأمر الناس بطاعتهما ثم قال الله: ﴿ إِلَى النَّصِيرُ ﴾ فمصير العبّاد إلى الله والدليل على ذلك الولدان ثم عطف القول على ابن حنتمة وصاحبه فقال في الخاص والعام ﴿ وَإِن جَهَدَكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي ﴾ [لفتان: ١٥] تقول في الوصية وتعدل عمن أمرت بطاعته ﴿ فَلَا تُولِيقُهُما ﴾ ولا تسمع قولهما ثم عطف القول على الوالدين فقال: ﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي النَّيْ مَعْرُوفًا ﴾ [لفتان: ١٥] يقول: عرف الناس فضلهما وادع إلى سبيلهما وذلك قوله: ﴿ وَاللَّهِ سَبِيلُ مَنْ أَنَابَ إِنَّ ثُمَرِهُكُمْ ﴾ [لفتان: ١٥] فقال: إلى الله ثم الينا فاتقوا الله ولا تعصوا الوالدين فإن رضاهما رضا الله وسخطهما سخط الله».

<sup>(</sup>٣) رواه الحافظ أبو بكر البزاز في مسنده بإسناده عن بريد عن أبيه أن رجلاً...

الجاعل حبكم في قلوبهما، الآمر بشكرهما، فلا تناحر – إذاً – بين حق الله وحقوقهما، ولا حق لهما إلّا في طول الخط من حق الله دون مشاقة، في :

﴿ وَإِن جَنهَ دَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبَهُمَا فِ الدُّنْيَا مَعْرُوفَا ۚ وَاَتَبِعَ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىٰ ثُمَدَ إِلَىٰ مَرْجِعُكُمْ فَأَنْبِنُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ وَاللهِ :

﴿وَإِن جَهَدَاكَ ﴾ جهدهما في جحدهما توحيد الله، وقدر ما كل جهودهما ﴿عَلَىٰ أَن ثُمْرِكَ فِي مَا لَبُسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ وبطبيعة الحال ليس لأي إنسان علم بشريك لله ﴿فَلَا تُطِعّهُمَا ﴾ - فقط - في حقل الضلال، وأما العشرة الحيوية الدنيوية، غير المناحرة لتوحيد الله فـ ﴿وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنِيَ مَعْرُوفًا ﴾ كما كنت، فـ «بر الوالدين واجب وإن كانا مشركين ولا طاعة لهما في معصية الله ولا لغيرهما فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق ((۱) وليس يختص ﴿فَلَا تُوعِمُهُمُ فِي الإشراك بالله كعبادة وثن، بل في معصية الله ككل، بل وكل معصية لله اشراك بالله، فإنه واحد في أن يطاع كما هو واحد بسائر شؤون الألوهية والربوبية، لا شريك له على أية حال وفي كافة حقول المعرفة والعبودية والطاعة، مهما اختلفت دركات الإشراك به كما تختلف درجات توحيده (۲).

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٢٠٣ عن العيون في باب ما كتبه الرضا ﷺ للمأمون من محض الإسلام وشرايع الدين: . . وفيه (٢٠٤) محاسن البرقي بإسناده عن النبي ﷺ حديث طويل وفيه يقول: أطيعوا آباءكم فيما أمروكم ولا تطيعوهم في معاصي الله .

<sup>(</sup>Y) وفي المناقب مرّ الحسين بن علي بين على عبد الرحمن بن عمرو بن العاص فقال عبد الله: من أحب أن ينظر إلى أحب أهل الأرض إلى السماء فلينظر إلى هذا المجتاز وما كلمته منذ ليالي صفين، فأتى به أبو سعيد الخدري إلى الحسين عليه فقال له الحسين عليه أتعلم اني أحب أهل الأرض إلى أهل السماء وتقاتلني وأبي يوم صفين؟ والله أن أبي لخير مني، فاستعذر وقال: إن النبي عليه قال لي: أطع أباك فقال له الحسين عليه أما سمعت قول الله يَحَمَّلُ : ﴿وَإِن جُهَدَاكَ عَلَى أَن نُشْرِكَ فِي مَا لَيْسَ لَكَ بِدِ عِلْمٌ فَلا تُعِلَمُهُمَا ﴾ [لقمَان: 10] وقال رسول الله عليه : انما الطاعة بالمعروف، وقوله: لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

أجل وإن «بر الوالدين من حسن معرفة العبد بالله، إذ لا عبادة أسرع بلوغاً بصاحبها إلى رضا الله تعالى من حرمة الوالدين المسلمين لوجه الله، لأن حق الوالدين مشتق من حق الله تعالى إذا كانا على منهاج الدين والسنة، ولا يكونان يمنعان الولد من طاعة الله تعالى إلى معصيته، ومن اليقين إلى الشك، ومن الزهد إلى الدنيا، ولا يدعو إنه إلى خلاف ذلك، فإذا كانا كذلك فمعصيتهما طاعة وطاعتهما معصية قال الله ﴿وَإِن جَهَدَاكَ. . . ﴾ وأما في باب العشرة فدارهما واحتمل أذاهما نحو ما احتملا عليك في حال صغرك ولا تضيق عليهما مما قد وسع الله عليك من الحال والجلوس ولا تحوّل بوجهك عنهما ولا ترفع صوتك فوق أصواتهما فإن تعظيمهما من الله تعالى وقل لهما بأحسن القول وألطفه ﴿إِنَ اللّهُ لَا يُعْسِيعُ أَجْرَ النّهُ تَعْلَى وقل لهما .

فعلى أية حال ﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ۗ وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴾ والدين وغيرهما، ولا تتبع سبيل من صدّ عني والدين وغيرهما فإن ﴿ إِلَنَّ مَرْجِعُكُمْ ﴾ لا إلى سواي ﴿ فَأَنْيَنُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ وجاه الله وخلقه.

﴿ يَنْهُنَى ۚ إِنَّهَا ۚ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةِ أَوْ فِي ٱلسَّمَلَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهِ ﴾ :

﴿إِنَّهَا ﴾ تعني أن الطاعة في الإشراك بالله وإن كانت للوالدين، مما تلمح أن الوصية بالوالدين كما هنا هي من نصائح لقمان، مهما كانت هنا كجملة معترضة بين وصاياه، وما أجمله ترتيباً رتيباً في أسلوب البيان! وهذه الآية إنذار صارم عن الطاعة في الإشراك بالله، فضلاً عنها مستقلة لغير الله، فالإشراك على أية حال مسؤول عنه، قصوراً أو تقصيراً، تقليداً وسواه.

ثم ﴿مِثْقَالَ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلِ﴾ تـصـويـر عـن أدنــى الـشــرك و﴿فَتَكُن فِي

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٢٠٢ عن مصباح الشريعة قال الصادق ﷺ:

صَخْرَةِ ﴾ عن أخفاه ثم ﴿أَوْ فِي السَّمَكُوتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ عن أبعده ، وذلك مثلث من صغار الشرك في أبعاده ف «اتقوا من صغار الشرك في أبعاده ف «اتقوا المحقرات من الذنوب فإن لها طالباً ، لا يقولن أحدكم أذنب وأستغفر الله إن الله يقول ﴿إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ . . . ﴾ (١) .

و ﴿ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ ﴾ تصريحة بين نظائرها أن الإشراك بالله سراً وإعلاناً مما يؤتى به بنفسه يوم القيامة: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ مِنْ خَيْرٍ مُحْمَنَّ لَا وَمَا عَمِلَتَ مِن مُوَوِ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَأَمَدًا بَعِيدًا ﴾ (٢) حيث تعم عمل القلب والسر والعلن: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ ﴿ لَا يَعَزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوْتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾ (٣).

وما أتمها أداء وأجملها إيقاعاً تصويراً عن الطاعة صالحة وطالحة ب ﴿ حَبَّةِ مِّنْ خَرْدَلِ ﴾ صغيرة كأصغر ما كان يعرفه الإنسان ﴿ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ ﴾ صلبة لا سبيل إليها كالعادة ﴿ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ في خضم الأجواء الشاسعة التي يبدو فيها النجم الكبير نقطة سابحة أم لا تبدو ولو بالعيون المسلحة ﴿ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ضائعة في أعماقها، ومع كل ذلك الخفاء ﴿ يَأْتِ بِهَا اللّه وقدرته .

﴿ يَنْبُنَى أَقِمِ ٱلصَّكَاوَةَ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَاصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابكُ إِنَّ وَلَكُ إِنَّ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ عَلَى مَا أَصَابَكُ إِنَّ اللَّهُ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾:

أوامر أربعة تتبنّى شخصية المؤمن كشخص أولاً وكداعية ثانياً، وصموداً

<sup>(</sup>۱) المصدر روى العياشي بالإسناد عن ابن مسكان عن أبي عبد الله عليه الله قال: «اتقوا»... أقول: يأت بها الله قطعي بالنسبة لمن مات مشركاً، ثم من مات مذنباً دون توبة ولا شفاعة، فالمعاصى المكفرة لا يأتي بها الله فإن التائب عن الذنب كمن لا ذنب له.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۳۰.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ، الآية: ٣.

في كلا البعدين، فـ ﴿ أَقِمِ الصَّكَاوَةَ ﴾ هي في الحق إقامة لكافة الصلات المعرفية الإيمانية والعملية بالله، ثم ﴿ وَأَثَرُ بِاللَّهَ عَرُونِ ﴾ تشمل الدعوة إلى كافة الخيرات الفردية والجماعية، كما ﴿ وَأَنَّهُ عَنِ ٱلْمُنكِّرِ ﴾ تعم كافة المنكرات.

ولأن إقام الصلاة بحقها، ثم والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، تحول دونها عراقيل وصدمات، لذلك ﴿وَأَصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابَكُ ﴾ في صالح الإيمان وعمله، دون تزعزع عن قواعده، ولا تلكع وانكسار في سواعده ﴿إِنَّ ذَلِكَ ﴾ التكليف الصارم والصبر على تحقيقه ﴿مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾.

وإذا كان الصبر على المصاب في فرائض الإيمان من عزم الأمور، فليس الأمن عن الضرر من شروطات الجواز أو الوجوب في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، إلّا إذا كان الضرر فيه أهم من الضرر في تركه فمرفوض، أم يتكافئان فغير مفروض.

فالضابطة العامة في هذين الفرضين فرض الصبر على ما أصابك إلّا فيما يستثنى بأهمية أم مكافئة، وكما الدفاع والقتال في سبيل الله لا يشترط في وجوبهما الأمن عن الضرر كضابطة، كذلك وبأحرى، الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وهما أقل تعرضاً للضرر (١).

﴿ وَلَا نُصَعِّرَ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالِ فَخُورٍ ۞﴾:

من مظاهر الاختيال والفخر تصعير الخد للناس، والمشي في الأرض

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٢٠٥ عن الخصال فيما علم أمير المؤمنين على أصحابه من الأربعمائة باب اثمروا بالمعروف وانهوا عن المنكر واصبروا على ما أصابكم، وفيه عن أصول الكافي عن أبي جعفر على قال: الجنة محفوفة بالمكاره والصبر فمن صبر على المكاره في الدنيا دخل الجنة وجهنم محفوفة باللذات والشهوات فمن اعطى نفسه لذتها وشهوتها دخل النار، فيه عن المجمع عن على على المعروف والنهي عن المنكر،.

مرحاً، وتصعير الخد للناس هو إمالة العنق عن النظر إليهم استكباراً، كأنهم لا شيء وهو فقط كل شيء، فإن الصعر داء يصيب الإبل فيلوي أعناقها، والمرح هو كثرة الفرح بمال أو منال: ﴿وَلَا تَنْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ۚ إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ الْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغُ لَلِجَالُ طُولًا﴾ (١) (٢) وهذا المشي الرديء هو المشي في تخايل ونفخة وقلة مبالات بالناس، وقد يعني تصعير الخد للناس ليّ العنق لهم تذللاً واستكانة، أم هما معنيّان حيث يحملهما تصعير الخد، فإن ليّ العنق وإمالته قد يعني الاختيال، وأخرى الإذلال وكلاهما منهيان.

و ﴿ لَا يُحِبُّ ﴾ من الله يعني البغض، إذ لا تخفى عليه خافية حبيبة أو بغيضة، فإذا لا يحب فهو – إذاً – يبغض، وقد يروى عن الرسول على قوله: من مشى على الأرض اختيالاً لعنته الأرض ومن تحتها ومن فوقها (٣).

﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْحَبِيرِ ١٩٠٠:

القصد في المشي هو الاعتدال في المشي والمشية الحيوية وتمشية الأمور، مجانباً حد الإفراط والتفريط فإن خير الأمور أوسطها، فالمشية القاصدة إلى الأهداف الصالحة بكل بساطة وانطلاق هي التي توصل إليها دون تلكّا وانحياق، فه «سرعة المشي يذهب ببهاء المؤمن» (٤) ومن القصد في المشي – ككل – هو المشي القاصد الحق على أية حال، وهو الاعتدال العدل في مشي الإنسان كإنسان (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر في المجمع عن أبي عبد الله عليه في الآية لا تمل وجهك من الناس بكل ولا تعرض عمن يكلمك استخفافاً به.

<sup>(</sup>٣) المصدر في كتاب ثواب الأعمال بإسناده إلى ابن فضال عمن حدثه عن أبي عبد الله عليه قال قال دسول الله عليه : وفيه عنه قال أبو جعفر عليه قال رسول الله عليه ويل لمن يختال في الأرض معارض جبار السماوات والأرض.

<sup>(</sup>٤) نور الثقلين ٤: ٢٠٨ في كتاب الخصال عن أبي الحسن ﷺ قال:...

<sup>(</sup>٥) عن الكافي أبو عمر والزّبيري عن أبي عبد الله عَلِيُّ في حديث: إن الله تبارك وتعالى فرض=

ومن القصد في المشي في انطلاقته الغض من الصوت دون رفع صارخ ولا خفض هامس، والمنكر بينهما هو الصارخ فوق الحاجة إلّا إذ اقتضت الضرورة، أم فيه رجاحة كأن يكون داعياً أو يقرأ القرآن<sup>(۱)</sup> فليس القصد من الصوت في كلام وسواه إلا تفهيم المخاطب، فليكم قدر الحاجة من سماعه لا زائداً ولا ناقصاً، فالناقص حماقة والزائد حماقة أخرى بل هي أحمق في إن أَنكر الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْمُعِيرِ .

فالغض من الصوت أدب صارح، ورفعه سوء أدب قارح، إساءة إلى صاحبه كأن لا يحسب صوته صوتاً، وإلى مخاطبه كان يحسبه أصم أو لا يفهم، فلذلك يشبه بصوت الحمير في كونه أنكر الأصوات، ولكن أين حمير من حمير، الحيوان تعلي صوتها قصوراً بلا نية سوء، وحمير الإنسان تعلي تقصيراً وبنية سوء، أم قصوراً عن تقصير مهما لم ينو سوء.

ومن الغض من الصوت - بل هو أهمه - غضه عما لا يحل، أن يربط الإنسان لسانه عما لا يعنيه، فيجعل لسانه وراء قلبه، دون أن يجعل قلبه وراء لسانه.

هذه عظات غرة، سلبية وإيجابية، فردية وجماعية، تأتي في القرآن من لقمان عليه كأصول عظاته لابنه وسواه، وقد يروى عنه عظات أخرى نذكر قسماً منها هنا كما يناسب الفرقان: «قال رسول الله عليه الله الله يحيي القلب يا بنى عليك بمجالس العلماء واستمع كلام الحكماء فإن الله يحيي القلب

الإيمان على جوارح ابن آدم وقسمه عليها وفرقه فيها وفرض على الرجلين أن لا يمشي بهما إلى شيء من معاصي الله وفرض عليهما المشي إلى ما يرضى الله عَلَيْكُ فقال: ولا تمش في الأرض مرحاً انك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال طولاً - وقال: واقصد في مشيك واغضض من صوتك إن أنكر الأصوات لصوت الحمير.

<sup>(</sup>١) المصدر عن المجمع وروي عن أبي عبد الله ﷺ في الآية قال: هي العطسة المرتفعة القبيحة والرجل يرفع صوته بالحديث رفعاً قبيحاً إلا أن يكون داعياً أو يقرأ القرآن.

الميت بنور الحكمة كما تحيا الأرض الميتة بوابل المطر»(١).

قال ﷺ عنه ﷺ كان يقول: «إن الله إذا استودع شيئاً حفظه» (٢).

قال ﷺ لابنه «يا بني لا تكونن أعجز من هذا الديك الذي يصوت بالأسحار وأنت نائم على فراشك» (٣).

قيل للقمان: ما الذي أجمعت عليه من حكمتك؟ قال: «لا أتكلف ما قد كفيته ولا أضيع ما وليته»(٤).

"فوعظ لقمان ابنه بآثار حتى تفظره وانشق وكان فيما وعظه به أن قال: يا بني إنك منذ سقطت إلى الدنيا استدبرتها واستقبلت الآخرة فدار أنت إليها تسير أقرب إليك من دار أنت عنها متباعد، يا بني جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، ولا تجادلهم فيمنعوك، وخذ من الدنيا بلاغاً ولا ترفضها فتكون عيالاً على الناس، ولا تدخل فيها دخولاً يضر بآخرتك، وصم صوماً يقطع شهوتك ولا تصم صياماً يمنعك من الصلاة فإن الصلاة أحب إلى الله من الصيام، يا بني إن الدنيا بحر عميق قد هلك فيها عالم كثير، فاجعل سفينتك فيها الإيمان، واجعل شراعها التوكل، واجعل زادك فيها تقوى الله، فإن نجوت فبرحمة الله وإن هلكت فبذنوبك، يا بني إن تأدبت صغيراً انتفعت به كثيراً، ومن عنى بالأدب اهتم به ومن اهتم به تكلف علمه، ومن تكلف علمه اشتد له طلبه، ومن اشتد طلبه أدرك منفعته، فاتخذه عادة فانك تخلف غلمه اشتد له طلبه، ومن اشتد طلبه أدرك منفعته، فاتخذه عادة فانك تخلف في سلفك، وينتفع به من خلفك، ويرتجيك فيه راغب، ويخشى صولتك

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ١٦٢ - أخرج الطبراني والرامهرمزي في الأمثال عن أبي أمامة قال قال رسول الله الله المنافئة:

<sup>(</sup>٢) المصدر أخرج أحمد والحكيم الترمذي والحاكم في الكنى والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن عمر عن النبي عليه . .

<sup>(</sup>٣) المصدر أخرج البيهقي عن الحسن ان لقمان عليه قال لابنه...

<sup>(</sup>٤) قرب الإسناد هارون بن صدقة عن جعفر عن أبيه ﷺ قيل للقمان: . . .

راهب، وإياك والكسل عنه بالطلب لغيره، فإن غلبت على الدنيا فلا تغلبن على الآخرة، على الآخرة، وإذا فاتك طلب العلم في مظانه فقد غلبت على الآخرة، واجعل في أيامك ولياليك وساعاتك نصيباً في العلم فانك لن تجد له تضييعاً أشد من تركه، ولا تمارين فيه لجوجاً، ولا تجادلن فقيهاً، ولا تعادين سلطاناً، ولا تماشين ظلوماً ولا تصادقنه، ولا تصاحبن فاسقاً ناطقاً، ولا تصاحبن متهماً، واخزن علمك كما تخزن ورقك.

يا بني خف الله يَحَقَّلُ خوفاً لو أتيت القيامة ببر الثقلين خفت أن يعذبك، وارج الله رجاء لو وافيت القيامة بإثم الثقلين رجوت أن يغفر الله لك، فقال له ابنه: يا أبت كيف أطيق هذا وإنما لي قلب واحد؟ فقال له لقمان: يا بني لو استخرج قلب المؤمن يوجد فيه نوران نور للخوف ونور للرجاء لو وزناً لما رجح أحدهما على الآخر بمثقال ذرة، فمن يؤمن بالله يصدق ما قال الله يُقتَلُّ ، ومن يصدق ما قال الله يفعل ما أمر الله، ومن لم يفعل ما أمر الله لم يصدق ما قال الله فإن هذه الأخلاق يشهد بعضها لبعض، فمن يؤمن بالله إيماناً صادقاً يعمل لله خالصاً ناصحاً فقد آمن بالله صادقاً، ومن أطاع الله استوجب جنته ومرضاته، ومن أحبه فقد اتبع أمره، ومن اتبع امره استوجب جنته ومرضاته، ومن لم يتبع رضوان الله فقد هان عليه سخطه، نعوذ بالله من سخطه، يا بني لا تركن إلى الدنيا ولا تشغل قلبك بها فما خلق الله خلقاً هو أهون عليه منها، ألا ترى إنه لم يجعل نعيمها ثواب المطيعين، ولم يجعل بلاءها عقوبة للعاصين (۱).

وقال يا بني: إن تك في شك من الموت فارفع عن نفسك النوم ولن

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ١٩٨ عن تفسير القمي حدثني أبي عن القاسم بن محمد عن سليمان بن داود المنقري عن حماد قال سألت أبا عبد الله عليه عن لقمان وحكمته التي ذكرها الله عكل ؟ فقال: - ذكرنا الشطر الأول من كلامه بداية البحث عن عظات لقمان - ثم قال أبو عبد الله عليه في قول الله عكل : ﴿ وَلِذْ قَالَ لُقَمَنُ . . . ﴾ [لقمَان: ١٣] قال: فوعظ . . .

تستطيع ذلك، وإن كنت في شك من البعث فارفع عن نفسك الانتباه ولن تستطيع ذلك فانك إذا فكرت في هذا علمت أن نفسك بيد غيرك، وإنما النوم بمنزلة البعث بعد الموت.

وقال: يا بني لا تقترب فيكون ابعد لك ولا تبعد فتهان، كل دابة تحب مثلها وابن آدم لا يحب مثله، لا تنشر بزك إلّا عند باغيه وكما ليس بين الكبش والذئب خلة كذلك ليس بين البار والفاجر خلة، من يقترب من الزفت تعلق به بعضه كذلك من يشارك الفاجر يتعلم من طرقه، من يحب المراء يشتم، من يدخل مدخل السوء يتهم، ومن يقارن قرين السوء لا يسلم، ومن لا يملك لسانه يندم.

وقال يا بني صاحب مأة ولا تعاد واحداً، يا بني إنما هو خلاقك وخلقك، فخلاقك دينك وخلقك بينك وبين الناس فلا تبغضن إليهم وتعلم محاسن الأخالق.

يا بني كن عبداً للأخيار ولا تكن ولداً للأشرار، يا بني أد الأمانة تسلم دنياك وآخرتك وكن أميناً فإن الله لا يحب الخائنين، يا بني لا تر الناس أنك تخشى الله وقلبك فاجر»(١).

وقال: "يا بني إن الناس قد جمعوا قبلك لأولادهم فلم يبق ما جمعوا ولم يبق من جمعوا له وإنما أنت عبد مستأجر قد أمرت بعمل ووعدت عليه أجراً فأوف عملك واستوف أجرك ولا تكن في هذه الدنيا بمنزلة شاة وقعت في زرع أخضر فأكلت حتى سمنت فكان حتفها عند سمنها، ولكن اجعل الدنيا بمنزلة قنطرة على نهر جزت عليها فتركتها ولم ترجع إليها آخر الدهر، أخربها ولا تعمرها فانك لم تؤمر بعمارتها، واعلم انك ستسأل غداً إذا

<sup>(</sup>١) البحار عن قصص الأنبياء بإسناده عن جابر عن أبي جعفر ﷺ قال: وكان فيما وعظ به لقمان ابنه ان قال: . . .

وقفت بين يدي الله عَصَلًا عن أربع: شبابك فيما أبليته، وعمرك فيما أفنيته، وما لك مما اكتسبته وفيما أنفقته، فتأهب لذلك وأعد له جواباً ولا تأس على ما فاتك من الدنيا فإن قليل الدنيا لا يدوم بقاءه، وكثيرها لا يؤمن بلاءه، فخذ حذرك وجد في أمرك، واكشف الغطاء عن وجهك، وتعرض لمعروف ربك، وجدد التوبة في قلبك، واكمش في فراقك قبل أن يقصد قصدك، ويقضي قضاءك، ويحال بينك وبين ما تريد» (۱).



<sup>(</sup>١) في الكافي بإسناده عن يحيى بن عقبة الأزدي عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان فيما وعظ به لقمان لابنه:...

﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ يَعْمَهُمْ ظَنِهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدُى وَلَا كِنَابٍ ثُمِنِيرٍ ١ وَإِذَا فِيلَ لَمُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۚ أَوَلَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ اللَّ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَلُهُ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَلَّ وَإِلَى ٱللَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأَمُورِ ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَحْزُنكَ كُفُرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوَأْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ الْحَالَى نُمَيِّعُهُمْ قَلِيلًا ثُمُّ نَضْطَرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ عَلِيظٍ ﴿ إِنَّ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ١٩ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَبِيدُ ۞ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقَلَكُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنَ بَعْدِهِ، سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَنْتُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَنِيزٌ حَكِيمٌ ١ اللَّهُ أَلَّهُ مَلَا بَعَنْكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةً إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ۞ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِ ٱلَّيْلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِئَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَتَّى وَأَنَ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ۞ أَلَمْ تَرّ أَنَّ ٱلْفُلْكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِّنْ ءَايَنتِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيْنَتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ وَإِذَا غَشِيْهُم مَّوْجٌ كَالظَّلَلِ دَعَوُا اللَّهَ

﴿ اَلَمْ تَرَوْاْ أَنَّ اللَّهَ سَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي السَّمَنُوتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمُّ نِعَمَّمُ ظُنهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَابٍ ثُمْنِيرٍ ۞﴾:

﴿ أَلَةَ تَرَوّا ﴾ خطاب التنبيه لكل راء من المكلفين من الجنة والناس أمن سواهما أجمعين، ولا دليل على اختصاصه بالمشركين لمكان اطلاق العموم وعموم الإطلاق، ثم ﴿ وَمِنَ ٱلنّاسِ ﴾ حيث تستثني جماعة من هؤلاء توكّد واقع العموم.

﴿ أَنَّ اللهَ سَخَرَ لَكُمُ . . . ﴾ لفتة مكرورة في الذكر الحكيم، ذكرى لمن كان له قلب أو القى السمع وهو شهيد، ورغم تكرارها هنا وهناك بمختلف المناسبات ترى جديدة في كل مرة، جادة نحو تذكير الإنسان النسيان.

و «كم» هنا كما في «تروا» هم كافة المكلفين – وعلّهم – في كل الأرضين، دون هذه فحسب، والتسخير له تعني لمسة من الملكية وشطرة من الغاية المعنيّة للخلق كله، مما يقرر لنا إمكانية الانتفاع من الكون كله، مما في السماوات وما في الأرض كلّه.

وهذه الآية لا نظيرة لها بهذه الشمولية إلَّا ما في الجاثية: ﴿وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّا

فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَّةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ (١) (٢).

لا تعني ﴿ لَكُم ﴾ إن الله جعلنا مسخّرين للكائنات، وإنما ﴿ سَخَرَ لَكُم ﴾ بتسبيل السبل العقلية والعلمية كفاعليات، والسبل القانونية الكونية كقابليات، حتى نتمكن من مختلف الانتفاعات مما في الأرض وما في السماوات، مهما اختص قسم منها بخوارق العادات الخاصة برسل الله ومن إليهم، ثم: ﴿ وَأَسَبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظُهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ والإسباغ هو التوفير والإتمام، فلا تفريط من ربنا فيما أنعم علينا من نعمه مهما فرطنا نحن في جنبه! ثم ﴿ ظُهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ حالان من ﴿ فِيمَهُم ﴾ والنعم الظاهرة ككل هي المادية المرئية بمحاولة ودون محاولة، فالباطنة – إذا – هي الروحية من فطرية وعقلية وفكرة وشرعة ربانية.

ثم ومن الظاهرة «ما سوى من خلقك وأما الباطنة فما ستر من عورتك ولو أبداها لقلاك أهلك<sup>(٣)</sup> مهما كانتا من الظاهرة في التقسيم الشامل.

كما الإسلام وهو من الباطنة هو من النعم الظاهرة إذ هو ظاهر لكل من يتحرى عنه كما من الباطنة ما ستر من مساوي عملك (3) ومن الباطنة الظاهرة ما هي ظاهرة لكل المسلمين كـ «النبي وما جاء به من معرفة الله ﷺ وتوحيده، ومنها ما هي غير ظاهر للكل كولاية أهل البيت ﷺ (6).

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير الآية في الجاثية من الفرقان يغنيك عما نختصره هنا.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥: ١٦٧ - أخرج البيهقي في شعب الإيمان عن عطاء قال سألت ابن عباس عن الآية قال هذه من كنوز على قال سألت رسول الله عليه قال: أما الظاهرة فما سوى»...

<sup>(</sup>٤) المصدر أخرج ابن مردويه والبيهقي والديلمي وابن النجار عن ابن عباس قال سألت رسول الله على عن الآية قال: أما الظاهرة فالإسلام وما سوى من خلقك وما أسبغ عليك من رزقه وأما الباطنة فما ستر من مساوي عملك يا ابن عباس إن الله تعالى يقول ثلاث جعلتهن للمؤمن صلاة المؤمنين عليه من بعده وجعلت له ثلث ماله اكفر عنه من خطاياه وسترت عليه من مساوي عمله فلم أفضحه بشيء منها ولو أبديتها لنبذه أهله فمن سواهم.

 <sup>(</sup>٥) نور الثقلين ٤: ٢١٢ في تفسير القمي بسند متصل عن جابر قال: قال رجل عند أبي =

ثم ومن الولاية نفسها ما هي ظاهرة كالإمام الظاهر، وما هي باطنة كالإمام الغائب<sup>(۱)</sup> وعلى أية حال فالظهور والبطون هما من الأمور النسبية وهذه تفاسير بمصاديق من النعم الظاهرة والباطنة، والتفسير بالمفهوم هو كالأول، كل ما ظهر لكل ناظر هو الظاهرة، وكل ما هو غير ذلك هو الباطنة، ولكن الثانية ليست بالتي لا تظهر أم لا تعرف مهما لم تظهر، ونعم الله ظاهرة وباطنة لا تحصى (۲) ﴿وَينَ النّاسِ﴾ وهم النسناس منهم ﴿مَن يُجَدِلُ

جعفر ﷺ : ﴿ وَأَسَبَعَ مَلِتَكُمْ . . . ﴾ [لقمَان: ٢٠] قال: أما النعمة الظاهرة فالنبي ﷺ وما جاء به من معرفة الله عَمَلُ وتوحيده، وأما النعمة الباطنة فولايتنا أهل البيت وعقد مودتنا فاعتقد والله قوم هذه النعمة الظاهرة والباطنة، واعتقدها قوم ظاهرة ولم يعتقدوها باطنة فأنزل الله: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا الرَّسُولُ لَا يَحُرُنكَ الَّذِينَ يُسَكِّعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا ءَامَنّا بِأَفْوَهِهِمْ وَلَدَ تُؤْمِن فَلُوبُهُمْ ﴾ [المَائدة: ٤١] ففرح رسول الله ﷺ عند نزولها أنه لم يقبل الله تبارك وتعالى إيمانهم إلا بعقد ولايتنا ومحبننا.

<sup>(</sup>١) المصدر محمد بن مسلم وحماد بن زياد عن الكاظم عليه قال: الظاهرة الإمام الظاهر والباطنة الإمام الغائب.

<sup>(</sup>Y) نور الثقلين ٤: ٣١٣ في امالي الطوسي بإسناده إلى أبي جعفر على قال: حدثني عبد الله بن حباس وجابر بن عبد الله الأنصاري قالوا أتينا رسول الله في مسجده في رهط من أصحابه فيهم أبو بكر وأبو عبيدة وعمر وعثمان وعبد الرحمن ورجلان من قراء الصحابة - إلى قوله حاكياً عن رسول الله في : وقد أوحى إلى ربي جل وتعالى أن أذكركم بالنعمة وأنذركم بما اقتص عليكم من كتابه وأملى ﴿ وَأَسَبَعَ عَلَيْكُمْ يَعْتَكُمْ . . . ﴾ ثم قال لهم: قولوا الآن قولكم ما أوّل نعمة رغبكم الله وبلاكم بها؟ فخاض القوم جميعاً فذكروا نعم الله التي أنعم عليهم وأحسن إليهم بها من المعاش والرياش والذرية والأزواج إلى ساير ما بلاهم الله على أنعمه النعمة القوم أقبل رسول الله على على على الله فقال يا أبا الحسن قل فقد قال أصحابك، فقال: وكيف بالقول فداك أبي وأمي وإنما هو أنا الله بك؟ قال: ومع ذلك فهات قل ما أوّل نعمة أبلاك الله على وأنعم عليك بها؟ قال: إن خلقني جل ثناءه ولم أك شيئاً مذكوراً، قال: صدقت فما الثائمة؟ قال: إن انشأني فله الحمد في احسن صورة واعدل تركيب، قال: صدقت فما الرابعة؟ قال: إن جعلني متفكراً راعياً لا بلها ساهياً، قال: صدقت فما المناسة؟ قال: إن جعل لي شواعر أدرك ما ابتغيت بها وجعل لي سراجاً منيراً، قال: صدقت فما السادسة؟ قال: إن هداني الله لدينه ولم يضلني عن سبيله، قال: صدقت فما السادسة؟ قال: إن هداني الله لدينه ولم يضلني عن سبيله، قال: صدقت فما السادسة؟ قال: إن هداني الله لدينه ولم يضلني عن سبيله، قال: صدقت فما السابعة؟ =

وهذا هو الجدال بالتي هي أسوء ألّا يملك أية برهنة ذاتية أو كسبية إلّا تعنتاً على الحق وتعنداً للحق:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ ٱتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۚ أَوَلَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ ﴾:

وما أنزل الله حيث يصاحبه علم وهدى وكتاب منير متروك عندهم إلى وما وَجَدْنَا عَلِيَهِ عَابَاءَنَا الذي لا يحمل أية حجة إلا التقليد الأعمى وأوَلَو كان الشّيطَنُ يَدْعُوهُم هؤلاء الآباء وإياهم وإلى عَذَابِ السّعِيرِ فإن أخطر الوسائل الشيطانية وأشرها هو الحمل على تقليد الآباء القدامى - فقط بحجة انهم آباء، والمقلد الأول في هذه السلسلة هو الشيطان الداعي إلى عذاب السعير، لمسة موعظة موقظة مخيفة، بعد تلكم الأدلة العظيمة اللطيفة، تأخذ بأزمة القلوب غير المقلوبة، قارعة للقلوب المقلوبة، حيث يجادل أصحابها في الله دون أي إسناد إلى علم أو هدى أو كتاب منير من الله.

<sup>=</sup> قال: إن جعل لي مردا في حياة لا انقطاع لها، قال: صدقت - إلى قوله - ان سخر لي سماءه وارضه وما فيهما وما بينهما من خلقه . . قال ﷺ فما بعدها؟ قال: كثرت نعم الله يا نبي الله فطابت ﴿وَإِن تَمُدُوا نِعْمَتَ اللهِ لاَ تُحْمُوهَمَ ۚ [يراهيم: ٣٤] فتبسم رسول الله ﷺ وقال ليهنئك الحكمة ليهنئك العلم يا أبا الحسن فأنت وارث علمي والمبين لأمتي ما اختلفت فيه من بعدي من أحبك لدينك وأخذ بسبيلك فهو ممن هدي إلى صراط مستقيم ومن رغب عن هواك وأبغضك وتخلاك لقى الله يوم القيامة لا خلاق له » . . .

وَمَن يُسَلِمْ وَجْهَهُ إِلَى ٱللَّهِ وَهُو تُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوَثْقَلُ وَإِلَى ٱللَّهِ عَالِمَ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهِ عَاقِبَةُ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللَّهِ عَالِمَ اللَّهِ عَاقِبَةُ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللَّهِ عَالِمَ اللَّهِ عَاقِبَةُ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللَّهِ عَالِمَ اللَّهِ عَاقِبَةُ الْأَمُورِ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَاقِبَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا يِّمَنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيغًا ... ﴾ (١) ﴿ بَهَلَ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُۥ أَجْرُمُ عِندَ رَبِّهِ. وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٢):

هذه واضرابها تحمل الإسلام المطلق أو إسلام الوجه لله، وآيتنا ﴿ يُسْلِمْ وَجَهَلُهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ وآيتنا ﴿ يُسْلِمُ الوجه وَجَهَلُهُ إِلَى ٱللَّهِ كَتَقَدَمُهُ لَإِسلام الوجه الله عَلَيْ الله كَتَقَدَمُهُ لَإِسلام الوجه لله .

واشمل الوجه هنا للوجه المسلم إلى الله هو وجه الفطرة والعقل والعلم فإنه الدين القيم كما في آية الفطرة، فلما اسلم وجهه إلى الله هكذا يسلم وجهه لله بوجه الشرعة الربانية، وكل ذلك مصحوباً بالإحسان ﴿وَهُوَ مُحْسِنُ ﴾ في إسلام وجهه، تزويداً لإسلامه في وجوهه المعرفية بالوجوه العلمية ﴿فَقَدِ السَّمْسَكَ بِٱلْمُرْوَةِ ٱلوَّنَّقَى ﴾ في هذا السبيل ﴿وَإِلَى اللهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ هنا ويوم يقوم الأشهاد.

فحذار حذار، إن الرحلة شاقة وطويلة، حافلة بالشبكات والأخطار، ولا زاد فيه إلا إسلام الوجه لله، ولا راحلة إلا الإحسان في الله، وليعرف السالك إلى الله أن خطر الوجدان ليس أقل من خطر الحرمان، وخطر السّراء ليس بأهون من خطر الضراء.

﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَحْزُنكَ كُفُرُهُۥ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنَيِّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمًا بِذَاتِ الصَّهُودِ ﴿ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمًا اللهُ اللهُ عَلَيْظِ ﴿ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ عَلَيْظِ اللهُ عَلَيْظُ اللهُ عَلَيْظُ اللهُ اللهُ عَلَيْظًا اللهُ عَلَيْظً اللهُ عَلَيْظًا اللهُ اللهُ عَلَيْطُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْطُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْطُ اللهُ اللهُ عَلَيْظًا اللهُ اللهُ عَلَيْظًا اللهُ اللهُ عَلَيْظًا اللهُ عَلَيْظًا اللهُ عَلَيْظًا اللهُ عَلَيْظًا اللهُ اللهُ عَلَيْظًا اللهُ اللهُ عَلَيْظًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْظًا اللهُ عَلَيْظًا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْطِ اللهُ اللهُولِي اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ ال

ولماذا ﴿ فَلَا يَحْزُنكَ كُفُومٌ ﴾؟ أتأسفاً عليه؟ وقد أديت ما عليك فكذبوك!

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١١٢.

أم زعم أنهم سابقونا؟ فـ ﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾ لا مفلت لهم عنا حين يرجعون ﴿ فَنُنِيَّتُهُم ﴾ إنباء الإخبار علمياً وواقعياً لما يرون العذاب ﴿ بِمَا عَمِلُوا ۚ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴾ لا يعزب عنه مثقال ذرة!.

﴿ نُمَيِّمُهُمْ ﴾ هنا ﴿قَلِيلَا ﴾ وكل متع الدنيا قليلة مهما كانت كثيرة غزيرة ﴿ مُمَّ نَضْطَرُّهُمْ ﴾ بما عملوا ﴿ إِلَىٰ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ هو في الحق أعمالهم أنفسهم.

﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ بَلَ ٱحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۞﴾:

«هم» المسؤول عنهم هنا هم المشركون المعترفون أن الله هو خالق السماوات والأرض، فرقُلِ لَغَمَّدُ كله لله الذي يعترف بتوحيد خالقيته المشركون و ﴿ اَلْحَمَّدُ لِللَّهِ ﴾ الذي يملك كافة البراهين آفاقية وأنفسية على توحيده و ﴿ اَلْحَمَّدُ لِللَّهِ ﴾ على وضوح الحق للحق المتعالي عن كل شائبة وشاكلة.

﴿ بَلَ ﴾ هم يخالفون اعترافهم هذا بما يشركون، فقليل منهم يعلمون الحق وهم منكرون و ﴿ أَكَّ ثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ جهلاً عن تقصير في تقاليد آباءهم وكبرائهم، فالكل - إذاً - مقصرون، حيث الإشراك بالله في العبودية مع الاعتراف بتوحيد الخالقية مما لا يقبل القصور المطلق.

﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلشَّمَلُوتِ وَٱلأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَيْنُ ٱلْحَمِيدُ ﴿ ﴾:

﴿لِلّهِ ﴾ لا سواه ملكاً وملكاً ، علماً وقدرة ، بداية ونهاية وعلى أية حال كل ﴿مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ لأنه الخالق لهما دون سواه ، ولـ ﴿إِنَّ اللّهَ هُو ٱلْغَيْثُ ٱلْحَيدُ ﴾ غني في إن «لله . . . » «حميد» في هذه السلطة الملكية والمالكية .

﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَكُم ۗ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّمُ مِنْ بَعْدِهِ مَسَبْعَةُ أَبَحُدٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ :

﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَبِّ لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَنتُ رَبِّ وَلَوْ جِثْنَا بِيثْلِهِ۔ مَدَدًا﴾ (١).

لقد تحدثنا عن الثانية في الأسرى بما قد يكفي تفسيراً للأولى وفيها زيادة عنها كالتصريح بأقلام شجرة الأرض، وسبعة أبحر إضافة إلى البحر، والثانية خلو عنهما إلّا ضعف البحر وهنا أربعة أضعاف، مما يؤكد لنا إنهما يمثلان الكثرة الكثيرة من الماء المداد، ولم يذكر فيهما كاتب للكلمات، وعلّه إشارة إلى إنه يحلّق على الجنة والناس أجمعين إن لو كانوا كلهم كاتبين وبأية سرعة ممكنة.

وكما لم يذكر فيهما الأوراق المكتوب عليها، لمحة إلى كل بساط الأرض بكل ما يمكن أن يكتب عليه، مهما كانت رؤوس الأقلام كأدقها، فالكلمات كأنعمها وأرقها.

ففي ذلك المربع ذي الزوايا الشاسعة الشاملة كلما بالإمكان كونه مواداً من البحر الحبر وزيادة، وأقلاماً وكاتبين ومكتوباً عليه، يقول الله ﴿مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ اللَّهِ ﴾ .

وبالنظر إلى كل قلم في مدى إمكانية الكتابة به، وكل كاتب كما يمكن أن يكتب، وكل مكتوب عليه من أجزاء الأرض وبسيطها، ومداد الأبحر الثمانية، نعرف سعة كلمات الله حيث لا تنفد بهذه الكتابات! في حين نعلم أن ليترا واحدا من الحبر قد يكتب به بقلم واحد وكاتب واحد وكراسات عدة في خمسين سنة ملايين الكلمات التي تشكل مكتبة ضخمة، فضلاً عن

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ١٠٩.

ذلك المربع الشاسع الواسع! إنه ينفذ حبر البحار وأقلام الأشجار وأعمار الكتّاب بكتاباتهم ﴿قَبْلُ أَن نَنفَدَ كَلِمَتُ رَقِي﴾ و﴿مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيرُ حَكِيمٌ ﴾.

وقد تعني الزيادتان في آية لقمان أن الكلمات فيها أكثر مما في الأسرى، زيادة كلمات الله على كلمات ربي، فإنه الله قبل كونه رباً، والربوبية صفة فعل فكلماتها محدودة طالما لا نحيط بها علماً ولا إحصاء، والألوهية تحلّق عليها بزيادة للذات وصفات الذات ولهما كلمات كما لصفات الفعل.

لا نقول إن كلمات ربي هي ربع كلمات الله لمكان سبعة أبحر إلى البحر هنا، ومثله هناك، فإنهما لا تمثلان إلّا الكثرة، إلّا أن الكثرة في كلمات الله أكثر بكثير من كلمات الرب، وهي فيهما لا تنفد مهما اتسعت البحور وكثرت الأقلام، فإنها - أيضاً - كلها من كلمات الرب فكيف تحلق على كل كلمات الرب فضلاً عن كلمات الله!.

وكما الأقلام هنا تحلق على كل أشجار الأرض، كذلك البحر يعني كل بحارها أم والأرضين السبع كلها، أم وبحار السماء أيضاً.

هنا يروى ان أحبار يهود قالوا لرسول الله على بالمدينة يا محمد أرأيت قولك ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِنَ ٱلْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ (١) إياناً تريد أم قومك؟ فقال: كلّا، فقالوا: ألست تتلوا فيما جاءك أنا قد أوتينا التورات وفيها تبيان كل شيء؟ فقال: إنها في علم الله قليل فانزل الله في ذلك: ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ. . . ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٦٧ - أخرج ابن إسحاق وابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن عباس ان... وفيه أخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: اجتمعت اليهود في بيت فأرسلوا إلى النبي أن ائتنا فجاء فدخل عليهم فسألوه عن الرجم فقال: أخبروني بأعلمكم فأشاروا إلى ابن صوريا الأعور قال: أنت أعلمهم؟ قال: أنهم يزعمون ذاك قال فنشدتك بالمواثيق التي =

فالكلمات - إذا - هي علم الله ذاتياً وصفاتياً وواقعياً، لفظياً ومعنوياً، تكوينياً وتشريعياً، وليست لهذه المجموعة - ككل - حد ولا نهاية، مهما كانت نعمه حسب المنعم عليهم محدودة، وهي أيضاً كما الكلمات لا تحصى، وقد تكفي كلمة «كن» مثالاً لهذه السعة المعجزة، ولا سيما ما بالإمكان أن يتلون به، فلا حد لها محدوداً ولا عدّ معدوداً، فلو أن الأقلام كلها بثمانية أضعاف من مداد البحر كتبت هذه الكلمات لما نفذت ﴿إِنَّ اللهَ عَزِيرٌ حَكِيدٌ ﴾ وقضية عزته الطليقة وحكمته، هي اللامحدودية في كلماته الإلهية، واللامحصورية في كلماته الربانية بحصار الكتابات التي هي أيضاً بوسائلها والكاتبين لها من كلمات الرب.

وعل ﴿ فَبَلَ أَن نَنفَد كُمِنتُ رَقِى ﴾ تلمح إلى أنها محدودة ولكنها لا تنفد، ولكن ﴿ مَّا نَفِدَتُ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ﴾ لا تلمح إلى نفادها، حيث النفي هنا أعم من ذلك دونما هناك.

أجل، وكما يتوارى كل شيء إلّا الله، كذلك تتوارى الأشجار والبحار، وتنزوي الأحياء والأشياء ولا تتوارى كلمات الله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ كما لا يغلب في ذاته كذلك لا يغلب في كلماته.

أخذت عليكم وبالتوراة التي أنزلت على موسى ما تجدون في التوراة؟ قال: لولا أنك نشدتني بما نشدتني به ما أخبرتك، أجد فيها الرجم، فقضى عليهم النبي فقالوا: صدقت يا محمد عندنا التوراة فيها حكم الله فكانوا فسب ذلك لا يظفرون من النبي فله بشيء قال فنزل على النبي فله (وَمَا أُوتِيشُر مِن الْمِلْمِ إِلّا قَلِيلاً الإسرَاء: ٨٥] فاجتمعوا في ذلك البيت فقال رئيسهم يا معشر اليهود لقد ظفرتم بمحمد فأرسلوا إليه فجاء فدخل عليهم فقالوا يا محمد، ألست أخبرتنا أنه أنزل عليك ﴿وَيَقْنَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِندَهُمُ التَّورَنةُ فِيهَا حُكُمُ اللهِ ولم يرد تخبرنا أنه أنزل عليك ﴿وَمَا أُوتِيشُر مِن الْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلاً ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام عليهم قليلاً ولا كثيراً، قال ونزل على النبي في (ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام وحسرت على النبورة فيها شيء من حكم الله قليل فأرسل النبي فأتوه فقراً عليهم هذه الآية فرجعوا الثوراة فيها شيء من حكم الله قليل فأرسل النبي فأتوه فقراً عليهم هذه الآية فرجعوا مخصومين بشر».

## ﴿مَّا خَلَقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةً إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ۞﴾:

آية يتيمة بين آي المعاد تجعل خلق الجمع وبعثهم كنفس واحدة في خلقها وبعثها، وعلّها إجابة فيما تعنيه عن السؤال: كيف يحشر الجميع وقد خلطت أجزاؤهم مع بعض، فضلّت كل نفس في الآخرين، كما قالوا: ﴿أَوِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَوِنًا لَفِي خَلْقِ جَدِيدًم بَلَ هُم بِلِقَلَة رَبِّم كَنفِرُونَ ﴿ قُلْ بَنَوَفَنكُم مَلَكُ الْمَوْتِ اللّهِ يَكُلُ بِكُمْ ثُمُدً إِلَى رَبِّكُم تُرْجَعُونَ ﴿ ).

فالجواب: ﴿مَّا خَلْقُكُمُ وَلَا بَعْثُكُمُ إِلَّا كَنَفْسِ وَحِدَةً ﴾ أمام الحيطة العلمية والقدرة الإلهية، إذ لا تضل نفس في أنفس الآخرين عن علم رب العالمين مهما ضلّت عمن سواه، فكما أنه تعالى خلق كل نفس ثم يبعثها كما خلق، وهو أهون عليه، كذلك يبعثكم ليوم الجمع كما خلقكم أول مرة، وذلك أهون عليه، ف ﴿إِنَّ الله سَمِيعٌ ﴾ أقوالكم ﴿بَصِيرٌ ﴾ بأحوالكم روحية وجسمية، فلا يفلت عنه فالت ولا يعزب عن علمه عازب، فعلمه لازب كل معلوم، وقدرته لازبة كل مقدور.

إنه تعالى لا يختلف في خالقيته القليل والكثير، والسهل والعسير، لأنه على كل شيء قدير.

لقد ﴿ غَلَقَكُم مِن نَقْسِ وَيَوْرَق ﴾ (٢) على توالي الدهور والأنسال وفق الحكمة الربانية، ثم يبعثكم جميعاً في ساعة واحدة قضية العدالة في الحكمة (٣)، دون رحلات الأجنّة، ولا انتسالات مترتبة، فإنهما لدى الله سيّان، بل

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، الآيتان: ١٠، ١١.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء، الآية: ١.

 <sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ٢١٦) عن تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في الآية:
 بلغنا والله أعلم أنهم قالوا: يا محمد خلقنا أطواراً: نطفا ثم علقا ثم أنشأنا خلقاً كما تزعم ونزعم أنا نبعث في ساعة واحدة فقال الله: ﴿مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَمْثُكُمْ إِلَّا كَنْفُسِ وَحِدَةً﴾
 [لقمان: ٢٨] ﴿فَإِنَّمَا يَتُولُ لَهُ كُن فَيْكُونُ﴾ [البَقَرَة: ١١٧].

والبدء أياً كان أصعب - لو صح التعبير - وليس إلا تنازلاً في التعبير: ﴿وَهُو أَهْوَتُ عَلِيَةٍ﴾(١).

﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ الْنَلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِ الْنَالِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِئَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ ﴾:

هذه وتسع أخرى عشرة كاملة تحدث عن إيلاج الليل في النهار وإيلاج النهار في الليل، وهي تدل على كروية الأرض، لولاها لكانت الأرض كلها ليلاً أم كلها نهاراً فلا مجال لولوج كلّ في الآخر.

ثم ﴿وَسَخَرَ الشَّمْسَ﴾ في شروقات وغروبات مختلفة حسب مختلف أيام السنة، في الآفاق الأرضية، بما يتحقق معه الولوجان ﴿ كُلُّ يَجْرِئ إِلَىٰ أَجَلِ شُسَنَى ﴾ هو يوم القيامة الكبرى، أو ليس الله الذي يجريهما مع سائر الجاريات إلى أجل مسمى، ليجري المكلفين إلى أجلهم المسمى وهم أحق وأحرى؟ إذ ﴿ وَأَكَ اللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ فليجازكم بما عملتم قضية العدل، وإذ لا جزاء وافياً هنا فليكن هناك.

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِقُ ٱلْكَبِيرُ ﴿ ﴾ :

﴿ ذَالِكَ ﴾ العظيم العظيم، الكثير الكثير من البراهين الساطعة من الآيات الآفاقية والأنفسية التي تحلّق على الكائنات كلها، دالة على وجوده تعالى وتوحيده وكمال ربوبيته ﴿ إِنَّنَ اللَّهَ هُوَ الْحَقِّ ﴾ بكل ما للحق من معنى: ثبوتا ضرورياً لا بدء له ولا ختام، وثبوتاً لكل شؤون الألوهية والربوبية، وثبوتاً لكل استحقاقات واختصاصات المعبودية.

و﴿ ذَالِكَ ﴾ الصغير الصغير، الجافي الهزيل من كل دليل مما يدعون من

<sup>(</sup>١) سورة الروم، الآية: ٢٧.

دونه، إنه هو الباطل بكل معاني البطلان كوناً وكياناً ﴿وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ﴾ فلا يسامى أو يساوى ﴿ ٱلْكَبِيرُ ﴾ فلا يوازى.

فكل حق يملك من البرهان ما يحققه قدره، وكل باطل هو صفر اليد عن أي برهان يثبته، بل ويبطله، ولأن الله هو الحق المطلق، فحقّ للكائنات كلها أن تكون معسكر البراهين الدالة على حقه دون قصور ولا فتور.

﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ آلْفُلُكَ تَجْرِى فِ ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِنْ ءَايَنتِهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَنتِ لِلْكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ ﴾ :

«نعمت الله» هي التي تجري بها الفلك على طول الخط، من الرياح التي تجري السفن الشراعية، ومن البترول والكهرباء وسائر الوسائل المكتشفة، حيث الكلّ نعم الله، والعلم الكاشف لها من نعمت الله ﴿لِيُرِيكُمْ مِّنَ ءَاينتِهِ ﴾ الله الدالة على حقه و ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ البعيد الغور ﴿ لَآينَتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾.

وعلّ الآيات هنا هي رقة الماء وخفة الفلك الثقيلة على الماء، وسببية الرياح لجريانها فوق الماء، وسائر الأسباب التي تكشف لكل صبار شكور، ومن الآيات هي الفطرية البارزة ﴿وَلِإِنَا غَشِيَهُم مَّوَجُ كَالظُّلَلِ...﴾.

ثم للصبر والشكر واجهتان، صبر في البأساء وشكر في السرّاء وقد يعنيه قوله ﷺ: «الإيمان نصفان نصف صبر ونصف شكر.

ثم صبر في التروك وشكر في الأفعال كما يعنيه قوله السلام الصوم صبر والأفعال شكر»(١).

﴿ وَلِذَا غَشِيَهُم مَّوَجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُّا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَخَنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ فَينْهُم مُّقْنَصِدُّ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَدِيْنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارِ كَفُورِ ﴿ اللَّهِ ﴾:

﴿ وَإِذَا غَشِيهُم ﴾ هؤلاء الراكبين في الفلك مؤمنين ومشركين ﴿ مَّوَّجُ كَالظُّلَلِ ﴾

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير للفخر الرازي ٢٥: ١٦٢ يرويهما عن النبي عليه.

وهي السحب السوداء الحاملة العذاب كما في ﴿عَذَابُ يَوْمِ الظَّلَةُ ﴾ (١) - ﴿دَعَوُا اللهُ عُلِّمِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ قضية نبوع الفطرة عند تقطع الأسباب ﴿فَلَمَّا نَجَنهُمْ إِلَى النَّبِ فَينهُم ﴾ كقلة قليلة ﴿ مُقْنَصِدُ ﴾ في دعوته ودعاءه، باقياً على إخلاصه لله مهما قل أو كثر ﴿وَمَا يَجْمَدُ بِعَايَلِناً ﴾ كهذه الفطرية، واضرابها من عقلية وعلمية وحسية أمّاهيه ﴿إِلَّا كُلُّ خَتَارٍ ﴾ : غدّار ﴿كَفُورٍ ﴾ : مليء بالكفر والكفران.

ف «منهم» هناك تلمح إلى قلة، و﴿ كُلُّ خَتَّارِ ﴾ هنا إلى كثرة وكما هي طبيعة الحال في الناس وحتى في المؤمنين منهم، مهما اختلف شرك عن شرك.

ويا للهول العظيم - وعوذاً بالله العظيم - موج يغشاهم كالظلل بسرادقه المحيطة بهم من كل جانب، وهم في الفلك كالريشة الحائرة في خضم البحر المائر، مما يعري النفوس عن كل حالة مشركة خاترة غادرة حيث تقطعت الأسباب، فيتجهون عنها إلى رب الأرباب.

هنا يفتح كتاب الفطرة شاءوا أم أبوا، انفتاحاً أتوماتيكياً كما فطرهم الله ليقرأوها قراءة خاشعة خاضعة، ويدعوا الله حق الدعوة الخالصة ﴿ فَلَمَّا نَجَّنَهُمْ إِلَى النَّبِرِ فَمِنْهُم مُقْنَصِدً ﴾ قاصد قصد الفطرة، دون أن ينجرف بجارف الأمن والرخاء، ومنهم من يجحد ختاراً كفوراً.

هبهم هؤلاء الختارين الكفارين قد ينجون من ظلل البحار هنا، فمن ذا الذي ينجيهم عن ظلل الأخرى:

﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَالْخَشَوَا بَوْمًا لَا يَجْزِف وَالِدُّ عَن وَلَدِمِه وَلَا مَوْلُودُ هُوَ جَانِي عَن وَالِدِمِهِ شَيْئًا إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقُّ فَلَا تَفُرَّنَكُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا وَلَا يَغُرُّنَكُمُ إِلَيْهِ الْفَرُورُ ﴾:

إِلَلْهِ ٱلْفَرُورُ ﴾:

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ١٨٩.

جزى عنه: كفى، وهنا قد يجزي والد عن ولده مالاً أو حالاً، أم يجزي مولود عن والده حالاً أو مالاً، وفي يوم القيامة لا جزاءً من أحد وإن كان أقرب الأقارب كالوالد والولد ﴿إِنَ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ ﴾ لا حول عنه بأي حول ومحاولة ﴿فَلَا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنِيَا ﴾ أن تغفلكم عن الأخرى، أم تحسبوها كما الأولى قد يجزي أحد أحداً أو يجزى عنه ﴿وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللّهِ الْفَرُورُ ﴾ وهو الشيطان الرجيم الذي يرأس كل نمرود وليست الحياة الدنيا في حد ذاتها مذمومة، بل هي حسب ما يعامل معها إما حسنة وإما سيئة.

ف «اثبت الناس رأياً من لم يغره الناس من نفسه ولم تغره الدنيا بتشويقها» (١).

وخير تعريف عادل بالدنيا في قول فصل ما يروى من كلام أمير المؤمنين على لله لرجل سمعه يذم الدنيا من غير معرفة بما يجب أن يقول في معناها: اللذنيا دار صلق لمن صلقها ودار عافية لمن فهم عنها، ودار غنى لمن تزود منها، مسجد أنبياء الله ومهبط وحيه، ومصلى ملائكته، ومتجر أولياءه، اكتسبوا فيها الرحمة، وربحوا فيها الجنة، فمن ذا يذمها وقد آذنت بينها، ونادت بفراقها، ونعت نفسها فشوقت بسرورها إلى السرور، وببلاءها إلى البلاء، تخويفاً وتحذيراً وترغيباً وترهيباً، فيا أيها الذام للدنيا والمغتر بتغريرها متى غرتك؟ أبمصارع آباءك في البلى، أم بمصارع أمهاتك تحت الثرى، كم عللت بكفيك ومرضت بيديك تبتغي لهم الشفاء، وتستوصف لهم الأطباء، وتلتمس لهم الدواء، لم تنفعهم بطلبك، ولم تشفعهم بشفاعتك، مثلت لهم الدنيا مصرعك ومضجعك حيث لا ينفعك بكاءك، ولا يغني عنك احياءك،

<sup>(</sup>١) نور الثقلين ٤: ٢١٧ عن الفقيه عن أمير المؤمنين عَلَيْكُ حديث طويل وفيه قال السائل: فأي الناس أثبت رأياً؟ قال: . .

<sup>(</sup>٢) المصدر عن ارشاد المفيد من كلام أمير المؤمنين ﷺ لرجل سمعه يذم الدنيا...

عن علي بن الحسين ﷺ «حب الدنيا رأس كل خطيئة والدنيا دنيا آن: دنيا بلاغ ودنيا ملعونة».

﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَايِّرُ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَحْسَبُ غَذَا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيْ أَرْضِ تَمُوتُ ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرًا ﴿ اللَّهُ ا

عرض لشطر من اختصاصات العلم والقدرة الربوبية دون اختصاص بها علماً وقدرة، ف ﴿وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ﴾ نموذج من خاصة القدرة، والأربعة الأخرى نماذج من خاصة العلم.

فليست الآية لتحصر اختصاصات العلم والقدرة بهذه الخمس وهناك مآت الآمت من الاختصاصات - علمياً وفي القدرة - بالله ذكرت بطيات آيات أخرى، فإنما هذه الخمس إجابة عما سئل النبي على وكما في قصته الروح واضرابها (۱) فلا يصدق ما يفترى على رسول الهدى الله (قال) أوتيت مفاتيح كل شيء إلا الخمس: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَمُ عِلْمُ السَّاعَةِ﴾ (۲) فإن غيب

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٦٩ - أخرج ابن المنذر عن عكرمة ان رجلاً يقال له الوارث من بني مازن بن حفصة بن قيس غيلان جاء إلى النبي على فقال: يا محمد متى قيام الساعة، وقد أجدبت بلادنا فمتى تخصب وقد تركت امرأتي حبلى فمتى تلد وقد علمت ما كسبت اليوم فماذا أكسب غداً وقد علمت بأي أرض ولدت فبأي أرض أموت فنزلت هذه الآية، وفيه أخرج ابن مردويه عن سلمة ابن الأكوع قال كان رسول الله على في قبة حمراء إذ جاء رجل على فرس فقال: من أنت؟ قال: أنا رسول الله، قال: متى الساعة؟ قال: غيب وما يعلم الغيب إلا الله، قال: ما في بطن فرسي؟ قال: غيب وما يعلم الغيب إلّا الله، قال: فمتى تمطر؟ قال: غيب وما يعلم الغيب إلا الله.

<sup>(</sup>٢) المصدر أخرج أحمد والطبراني عن ابن عمران النبي على قال: . . وفيه أخرج مثله ابن مردويه عن علي بن أبي طالب على قال: لم يعم على نبيكم على إلا الخمس من سرائر الغيب هذه الآية في آخر لقمان.

فيه أخرج أحمد عن عامر أو أبي عامر أو أبي مالك ان النبي على بينما هو جالس في مجلس فيه أصحابه جاء جبرئيل على في غير صورته فحسب رجلاً من المسلمين فسلم فرد عليه السلام ثم وضع يده على ركبتي النبي على وقال له يا رسول الله ما الإسلام؟ قال: أن تسلم=

الذات وصفات الذات وصفات الفعل وغيب المعجزات وكثير أمثالها لا يعلمها إلا الله وكما قال الله عنه على المعلمها إلا الله وكما قال الله عنه على المعلم ال

وهكذا يفسّر ما يروى عن الرسول على من قوله: «مفاتيح الغيب خمس لا يعلمهن إلا الله. . . ، (۲).

والغيب هنا يعم غيب العلم والقدرة، فإن ﴿وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ﴾ مفتاحه الأوّل هو القدرة وعلى هامشه العلم.

وقد يعلم غير الله أشراطاً من هذه الخمس وسواها بوحي الوحي أو العقل والعلم والحس<sup>(٣)</sup> والضابطة العامة هي اختصاص علم الغيب بالله،

وجهك لله وتشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله وتقيم الصلاة وتؤتي الزكاة فإذا فعلت ذلك فقد أسلمت، قال نعم ثم قال: ما الإيمان؟ قال: أن تؤمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين والموت والحياة بعد الموت والجنة والنار والحساب والميزان والقدر خيره وشره، قال: فإذا فعلت ذلك فقد آمنت؟ قال: نعم، ثم قال: ما الإحسان؟ قال: أن تعبد الله كأنك تراه فإن كنت لا تراه فهو يراك، قال: فإذا فعلت ذلك فقد أحسنت؟ قال: نعم، قال: فمتى الساعة يا رسول الله عليه فقال رسول الله عليه: سبحان الله خمس لا يعلمها إلا الله ان الله عنده..

أقول: خمس هنا وفي أمثاله يعني شطراً من المصاديق الظاهرة المسؤول عنها كراراً، ولا يعنى الحصر فيها فإنه خلاف نصوص من القرآن.

ويشهد لهذا التوجه ما فيه أيضاً عن رجل من بني عامر قال يا رسول الله على هل بقي من العلم شيء لا تعلمه؟ فقال: لقد علمني الله خيراً وإن من العلم ما لا يعلمه إلا الله الخمس ان الله عنده علم الساعة فـ (من) تبعيض فالآية بيان لبعض الغيب الخاص.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٨٨.

<sup>(</sup>Y) المصدر - أخرج الفريابي والبخاري ومسلم وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عمر قال قال رسول الله على الله على عند الله إلا الله ولا متى تقوم الساعة الا الله ولا يعلم ما في عند الله إلا الله ولا متى تقوم الساعة الا الله ولا يعلم ما في الأرحام إلّا الله ولا متى ينزل الغيث إلّا الله وما تدري نفس بأي أرض تموت إلا الله أقول:
متى ينزل غير مستفاد من ينزل الغيث، الا على هامش القدرة في «ينزل» فعل وليس - فقط -

<sup>(</sup>٣) المصدر أخرج ابن أبي شيبة والبخاري ومسلم وابن أبي حاتم وابن المنذر وابن مردويه عن=

اللهم إلّا غيب الوحي الرسالي حيث يحمل الأحكام الرسالية، وبعض من سائر الغيب ليس منها هذه الخمس واضرابها المعدودة في الذكر الحكيم، فعلم الغيب الخارج عن واجب الوحي بحاجة إلى برهان أم ضرورة رسالية.

فالأحاديث القائلة إن علياً والحسين السلام كانا يعلمان مضجعهما، بين مطروحة ومؤولة إلى إجمال دون تفصيل (١) وكما يروى عن أثمة الهدى إن هذه الأشياء الخمسة لا يعلمها على التفصيل والتحقيق غيره تعالى.

فقد يعلم رسول أو أمام أو ولي بأي بلد يموت ولكنه ليس ليعلم مضجعه الخاص لمكان الإختصاص بالله فإنه من الخمس المذكورة في الآية.

فطالما يعلم إجمال الأرض التي فيها يموت، لا يعرف تفصيلها، أم يعرف ما في الأرحام - أذكر؟ أم أنثى؟ حي أو ميت؟ صغير أو كبير؟ - بالوسائل الحديثة ولكن لا يعلم ما في الأرحام على التفصيل(٢).

أبي هريرة أن رجلاً قال يا رسول الله على متى الساعة؟ قال: ما السمئول عنها بأعلم من السائل ولكن سأحدثكم بأشراطها إذا ولدت الأمة ربتها فذاك من أشراطها وإذا كانت الحفاة العراة رؤس الناس فذاك من أشراطها وإذا تطاول رعاء الغنم في البنيان فذلك من أشراطها في خمس من الغيب لا يعلمهن إلا الله ثم تلا هذه الآية.

وفيه عن مقتل الحسين لأبي مخنف: وأن الحسين لما نزل كربلاء وأخبر باسمها بكى بكاء شديداً وقال: أرض كرب وبلاء، قفوا ولا تبرحوا وحطوا ولا ترحلوا، فههنا والله محط رحالنا وهاهنا والله سفك دمائنا وهاهنا والله تسبى حريمنا، وهاهنا والله محل قبورنا، وهاهنا والله محشرنا ومنشرنا بهذا اعدني جدي رسول الله علي ولا خلاف في وعده.

<sup>(</sup>٢) المصدر في أمالي الصدوق بإسناده إلى أمير المؤمنين عَلَيْ الله أراد المسير إلى النهروان =

﴿ ٱلْأَرْحَامِ ﴾ هنا طليقة فلا تختص بأنثى الناس، بل الجنة والناس وسائر ذوات الأرحام، من الحيوان والنبات بل والجماد، بل والأرض كلها فإنها تحمل من صنوف الكائنات الحية والميتة، وتحمل كل الميتات الإنسانية وسواها.

والعلم البالغ ما بلغ في معرفة الأجنة الإنسانية لا يحيط خبراً بما هو في الأرحام في كل لحظة وفي كل طور من فيض وغيض: ﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْيِلُ صَيْلُ أَنْنَى وَمَا تَوْيضُ ٱلأَرْكَامُ وَمَا تَزْدَادُ ﴾(١).

ذلك العلم لم يصل إلى ما ليس به جرم ظاهر وحجم، ولا نوعية من ذكورة وأنوثة حين لا يملك أحد أن يعرف عن ذلك شيئاً في اللحظة الأولى لا تحاد الخلية والبويضة، ولا ملامح الأجنة وخواصها وحالاتها واستعداداتها، ولا أنها تموت في الأرحام أم تولد حية، ولا ملامح الأرواح

أتاه منجم فقال له: يا أمير المؤمنين لا تسر في هذه الساعة وسر في ثلاث ساعات يمضين من النهار، فقال له أمير المؤمنين عليه ولم ذاك؟ قال: لأنك إن سرت في هذه الساعة أصابك وأصاب أصحابك أذى وضر شديد، وإن سرت في الساعة التي أمرتك ظفرت وظهرت وأصبت كلما طلبت، فقال له أمير المؤمنين عَلِيُّكُ لله تدري ما في بطن هذه الدابة أذكر أم أنثى؟ قال: إن حسبت علمت، قال له أمير المؤمنين عَلَيْتُ من صدقك على هذا القول كذب بالقرآن ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عِندُو عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ. . . ﴾ [لقمّان: ٣٤] - الما كان محمد يدعى ما ادعيت، فيه عن نهج البلاغة يؤمي به إلى وصف الأتراك: كأني أراهم قوماً كأن وجوههم المجانّ المطرقة يلبسون السرق والديباج، ويعتقبون الخيل العتاق ويكون استمرار قتل حتى يمشى المجروح على المقتول، ويكون المفلت أقل من المأسور فقال له بعض أصحابه: لقد أعطيت يا أمير المؤمنين عَلِيْتُهُ علم الغيب؟ فضحك عَلِيْتُهُ وقال للرجل - وكان كلبياً - يا أخا كلب ليس هو بعلم غيب، وإنما هو تعلم من ذي علم وإنما علم الغيب غيب الساعة وما عدده الله سبحانه بقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عِندُمُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ. . . ﴾ [لقمَان: ٣٤] فيعلم سبحانه ما في الأرحام من ذكر أو أنثى وقبيح أو جميل وسخي أو بخيل وشقى أو سعيد ومن يكون للنار حطباً أو في الجنان للنبيين مرافقاً فهذا علم الغيب الذي لا يعلمه إلا الله وما سوى ذلك فعلم علمه الله نبيه عليه ودعا لي أن يعيه صدري ويضطم عليه جوارحي، أقول: «ما سوى ذلك». . مطروح أو مخصوص بما سوى ذلك أضرابه من علم الغيب كما في صدر الحديث.

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ٨.

التي تحملها، ولا آماد أعمارها ولا. . . إلَّا طرفاً ضئيلاً بالوسائل الحديثة على أخطاءها أم بسائر الوسائل.

كذلك وتنزيل الغيث، مهما استطاع الإنسان بالمجهود العلمية أن يحصل على غيث صناعي أحياناً قليلة ضئيلة، ولكنما الغيث النازل من السحاب المسخر في جو السماء لا ينزله إلّا الله، ومهما عرف ناس بتجارب ومقاييس أشراط نزول الغيث وقربه، ولكنهم لا يقدرون على خلق الأسباب التي تنشئه.

وكذلك ﴿مَّاذَا تَحَسِبُ فَكَأَ﴾ من مكاسب روحية أم مادية كما وكيفاً، نافعة أم ضارة، فإنه كقرنائه غيب مغلق عمن سوى الله.

و ﴿ فَكُأَ ﴾ هنا تعم غد الدنيا والبرزخ والأخرى، فلكلّ مكاسب مهما كانت مكاسب الأولى هي التي تكسب للآخرين.

وفي رجعة أخرى إلى الآية تحديداً لمواقع الخمسة كلا على حده: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ تختص بالله علم الساعة ككل، دون إبقاء منه لمن سواه اللّهم إلّا أشراطها ﴿فَقَدَ جَآءَ أَشْرَاطُهَأً...﴾(١).

﴿ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ ﴾ اختصاصاً في القدرة على إنزال الغيث، فليس العلم بنزوله من مختصاته حسب النص، اللهم إلّا العلم بإنزاله الذي يساوق القدرة، فإنه كما القدرة من مختصاته.

﴿وَيَعَلَرُ مَا فِي الْأَرْحَارِ ﴾ ككل بما فصلناه فليس ينافيه علم بما في الأرحام بوسائل مصطنعة أم دونها أم فوقها، فلم يقل «عنده علم ما في الأرحام» حتى يحلّق على كل علم بكل ما في الأرحام دون إبقاء، وإنما ﴿وَيَعْلَرُ مَا فِي الأَرْحَارِ ﴾ استغراقاً لكل علم، وبما أن علمه يساوق قدرته، فهو مختلف عن علم من سواه بشيء مما في الأرحام أيضاً فضلاً عن كله.

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ١٨.

﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ فَذَا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِ أَرْضِ تَمُوتُ ﴾ استغراقان في السلب يختصان هاتين الدرايتين بالله، وأرض الموت هنا دون بلده تضيّق مكانه بخصوص المواضع التي تموت فيها كل نفس، فلا ينافيه أن يعلم الإمام الحسين أن مضجعه كربلاء دون المضجع الخاص فيها كما قال «كأني بأوصالي تتقطعها عسلان الفلوات بين النواويس وكربلاء».

ففي اختلاف التعبير سلباً وإيجاباً، وحصراً محلقاً وسواه، علماً وسواه، اختلاف المعني من هذه الخمس، وليست هي الخاصة بالله علماً أو قدرة دون سواها كما فصلناه.



## مكية وآياتها ثلاثون

## بِسْعِراللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ الْمَدَ اللَّهِ مَن رَّبِّ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَالِمِينَ الْمُعَالِمِينَ اللَّهِ الْمُعَالِمِينَ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَالِمِينَ اللَّهِ المُعَالِمِينَ اللَّهُ الْمُعَالِمِينَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَقُولُونَ آفْتَرَيْكُ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِّكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أَتَنهُم مِّن نَّذِيرِ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْنَدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم مِن دُونِهِ، مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ الْكُي ذَالِكَ عَلِيمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيرُ ٱلرَّحِيدُ ۞ ٱلَّذِي ٱخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَةُ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنْسَانِ مِن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَلَةٍ مِن مَّاءٍ مَّهِينٍ ۞ ثُمَّ سَوَّىٰهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِم وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَقْيَدَةُ فَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ۞ وَقَالُوٓاْ أَءِذَا صَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدً ۖ بَلَّ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَلْفِرُونَ ۞ قُلْ يَنُوَفَنكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ وَلَوْ نَرَى إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِمِمْ عِندَ رَبِّهِ مْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴿ وَلَوْ شِتْنَا لَاَنْيَنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَىٰهَا وَلِنَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ

مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ فَذُوقُواْ بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَلَاً إِنَّا نَسِينُكُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلْدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَا ﴾ هَلَاآ إِنَّا نَسِينَكُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلْدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَا ﴾

سورة السجدة تتسمى بها لأنها تحمل آية السجدة الواجبة، مفتتحة بها ألَمَّ وهي الخامسة بين السور المفتتحة بها، رابعة من مكياتها، مما قد تربطها بها لوحدة الافتتاح.

وهذه السورة تعالج قضية المبدء والمعاد بحجج لهما صارمة، دفعاً لما يخلج القلوب من تخلفات عارمة، وفيها تبيان فوارق بين فريقي الإيمان والكفر، وهي تلتقي مع سائر المكيات في خطاب القلب البشري بخفاياه ودروبه ومنحنياته، تخليصاً له عن الخطرات والخلجات المتخلفة عن أحكام الفطرة والعقلية السليمة.

وهي تعرض قضايا خمس، ابتداء بقضية الوحي وانتهاء إلى وحدة الوحي والرسالة بين موسى ومحمد، وبينهما قضية الألوهية، والبعث والمصير، ومشهد الإيمان والكفر في النشأتين.

وهي من العزائم الأربع، تجب السجدة بقراءة أو استماع أم وسماع آيتها، وهل يجوز قراءتها في الفرائض فتؤخر سجدتها عن الصلاة «فان السجود زيادة في المكتوبة»؟.

أم يسجد لها فيها قضية فور الأمر، ووجوبها يرفع محظور الزيادة في المكتوبة كما في زيادة ركن في الجماعة قضية التبعية؟.

أم تحرم قراءتها فيها فتبطل بها الفريضة قضية النهي عن العبادة؟.

أم لا تبطل حيث النهي ليس عن الصلاة، وإنما هو عن قراءة فيها؟.

هنا أحاديث متضاربة، يروي إخواننا عن رسول الله ﷺ جوازها قولاً

واحداً (١) ويروى أصحابنا عن أئمة أهل البيت كلا الأمرين (٢) إذا فلا نتأكد حرمتها في الفريضة، والأحوط تأخير سجدتها عن الصلاة، وهي ضمن الصلاة خلاف الاحتياط وإن كان الأشبه عدم بطلان الصلاة بها، فإن الدالة من أحاديث النهي قلة غير قوية الأسناد، فلا تناحر الثّلة المروية من طريق الفريقين وكثيرة منها قوية الأسناد! والشهرة ليست بنفسها برهاناً شرعياً ولا الإجماع، اللهم إلّا الإطباق بشروطه وهو عادم هنا.

ومحور النهي فيما ينهى عنها أن السجود زيادة في المكتوبة، ولا بأس بهذه الزيادة لأن لها سبباً، ثم إذا أخرنا السجدة الواجبة لم يبق مجال لمشكلة الزيادة، ولا يترك الاحتياط بترك قراءتها في فريضة.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ١٧٠ عن أبي هريرة قال كان رسول الله في الفجر يوم الجمعة الم تنزيل السجدة وهل أتى ورواه مثله عنه في ابن عباس وابن مسعود وعن ابن عمران النبي في صلى الظهر فسجد فظنا أنه قرأ الم تنزيل السجدة ورواه مثله البراء قال: سجدنا مع رسول الله في الظهر فظننا أنه قرأ الم تنزيل السجدة وعن أبي العالية قال كان أصحاب رسول الله في رمقوه في الظهر فخرر قراءته في الركعة الأولى من الظهر تنزيل السجدة.

ومن طريق أصحابنا حسنة الحلبي عن أبي عبد الله عليه انه سئل عن الرجل يقرء السجدة في آخر السورة؟ قال: يسجد ثم يقوم فيقرأ فاتحة الكتاب ثم يركع ويسجد، وصحيحه محمد بن مسلم عند أحدهما قال: سألته عن الرجل يقرأ السجدة فينساها حتى يركع ويسجد قال: يسجد إذا ذكر إذا كانت من العزائم، وصحيحة علي بن جعفر عن أخيه موسى بن جعفر علي قال: سألته عن إمام قوم قرأ السجدة فأحدث قبل أن يسجد كيف يصنع؟ قال: يقدم غيره فيتشهد ويسجد وينصرف هو قد تمت صلاتهم (وسائل الشيعة على الترتيب في أبواب القراءة ب ٣٧ ح ١ و ٢٠ ع ٥ و٢).

<sup>(</sup>Y) الأمر الثاني ما رواه زرارة عن أحدهما ﷺ قال: لا تقرأ في المكتوبة بشيء من العزائم فإن السجود زيادة في المكتوبة، موثقة سماعة: من قرأ ﴿أَقَرْأُ بِاللَّهِ رَبِّكَ﴾ [العَلق: ١] فإذا ختمها فليسجد فإذا قام فليقرأ فاتحة الكتاب وليركع وقال: إذا ابتليت بها مع إمام لا يسجد فيجزيك الإيماء والركوع ولا تقرأ في الفريضة واقرأ في التطوع «وخبر علي بن جعفر المروي عن كتابه وعن قرب الإسناد وقد سأل أخاه موسى ﷺ عن الرجل يقرأ في الفريضة سورة والنجم ويركع وذلك زيادة في الفريضة ولا يعود يقرء في الفريضة بسجدة». (الوسائل ب ٤٠ : ١ و٣ - وب ٣٧ ح ٢ صدره وذيله ب ٣٠: ٢ وب ٤٠ .).

## ﴿ تَنْوِلُ ٱلْكِتَٰبِ لَا رَبِّ فِيهِ مِن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾:

علّ ﴿ ٱلْكِتَٰبِ ﴾ هنا هو النازل على الرسول ليلة القدر بإحكام، ثم نزل عليه ثانياً بتفصيل: ﴿ كِنَبُ أُخْرَكَتُ ءَايَنَكُمُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (١).

أم وهو الكتاب المفصل المنزل عليه وقد تشملهما ﴿الْكِتَابِ﴾ أم وأن وقد تشملهما ﴿الْكِتَابِ لَمَانُ أَمُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ لَا رَبِّ فِيهِ فِي أَصِلُهُ وَلا فِي تَنزيلُهُ ﴿ مِن رَّبِّ ٱلْمَكْلَمِينَ ﴾ - «تَنزيلُ مَن رَب العالمين " مهما شك فيه وفي تنزيله المتجاهلون، فإن الريب شك مسنود إلى برهان ولا برهان يسند إليه أياً كان يشكك الإنسان في وحي القرآن، بل البراهين كلها مجندة لا ثبات وحيه، لا مرد لها ولا ريب فيها.

و ﴿ تَنْزِيلُ ﴾ مصدراً مبالغة بالغة أن ليس الكتاب المفصل إلّا نفس المحكم بصورة أخرى، فلم يحصل في ذلك التفصيل إلّا تنزيل تقريباً إلى أفهام العالمين بعد غموضه في إحكامه.

وفي ﴿رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ تلميحة لامعة أن هذا الكتاب يحمل ربوبيته العالمية، عرضاً لبعديها التكوينية والتشريعية دون إبقاء.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنْهُ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن زَّيِكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّاۤ أَتَنْهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ ﴾:

أيصدقون - بعد - بوحي القرآن ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَبُّهُ ۗ على الله ، فهو

سورة هود، الآية: ١.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٤.

كتاب من عنده أم اكتساب من كتب اخرى، أم تعلّم من ذي علم؟ ﴿ بَلْ ﴾ إن قولة الافتراء لا تملك برهاناً إلّا عليها، فإنه دون ريب ﴿ هُو اَلْحَقُ ﴾ كلّه ﴿ مِن رَبِّك ﴾ الذي رباك، فكما إنك كرسول لست صنيع نفسك أو الآخرين، كذلك ذلك الكتاب ليس صنيع أحد إلّا رب العالمين، صنيعان اثنان هما صنوان يبرهن كلّ لزميله، ويستدل به ككامل دليله، فالسمة الربانية بارزة في القرآن ورسول القرآن، لا يحتملان ولا يتحملان سمة خلقية أياً كان.

﴿هُوَ اَلْحَقُّ مِن زَیِّكَ ﴾ دون إبقاء لحق إلّا وهو فیه ﴿ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أَتَنَهُم مِن نَّذِیرِ مِّن قَبْلِكَ ﴾ حیث هم وآباءهم عائشون زمن الفترة الرسالیة: ﴿ لِلْنَاذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ عَنفِلُونَ ﴾ (١) ﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْنَكُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ آلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِدِ قَوْمًا لُدًا ﴾ (٢).

إنهم قوم لد في أصلهم العربي وفصلهم عن المنذرين، فإذا استطاع رسول القرآن أن ينذر به هؤلاء الألداء الأشقياء فهو بإنذار من دونهم أحرى وأقوى.

إذاً فليس هو - فقط - من الحق، بل هو الحق كلّه إذ بامكانه إنذار الألداء الذين لم يسبق لهم إنذار رسالي ولا رسولي، حيث عاشوا تيه الضلالة والمتاهة في ردح بعيد من الزمن ماله مثيل طول الزمن الرسالي في بعد الفترة بعد الشقاوة الأصلية.

وفي الحق إن الحق كيانه الهدى لمن كان له قلب أو القى السمع وهو شهيد، كلما ازداد الحق توسعاً وعمقاً ازدادت الهدى على ضوءه، ولأن القرآن هو كتاب الخلود في هديه فليكن مستغرقاً الحق كله:

حقاً في طبيعته ومعناه ومغزاه ومرماه، تطابقة حقة بين أجزاءه دونما

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم، الآية: ۹۷.

اختلاف، وأخرى بينه كله وقضية الفطرة والعقلية الإنسانية وحاجات العالمين أجمعين.

حقا بكونه ترجماناً بالغاً لكل نواميس الكون، ترجمة قيمة مستقيمة كأنها هي الصورة الواقعية عن واقع الوجود.

حقاً بما يحققه ويطبقه من صلات أصيلات بين العالمين وما بينهم وما حولهم من قوى، ما ظهر منها وما بطن، دون أي تنافر وتفاوت وتهافت.

حقا يرسم منهاج الحياة لأعلى قممها المقصودة المرموقة، ملائماً مواتياً كل طاقاتها وإمكاناتها، كل نزعاتها وحاجاتها، معالجاً كل ما يعتورها من آفات وعاهات وابتلاءات.

وحقاً لا يزداد على تقدم العقل والعلم إلّا بهوراً وظهوراً ﴿بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِن رَبِّكَ لِتُمْذِرَ...﴾ وتراهم في هذه الفترة الخالية عن الإنذار، كانوا مكلفين دون شرعة تحكمهم، فيتساءلون إذا ناكرين موقفهم من فصيلة الرسالة: ﴿...رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَئِكَ مِن قَبْلِ أَن نَذِلَ وَفَخْرَك ﴾ (١) ﴿رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِدِينَ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (٢) ؟.

إنهم مهما لم يعيشوا الإنذار الرسولي في هذه الفترة لم يكونوا ليخلوا عن الإنذار الرسالي، أم ولأقل تقدير الإنذار الفطري والعقلي وهما قد يكفيان حجة للتوحيد الحق، ولأن الإنذار الرسولي أقوى من الرسالي، وهو أيضاً أقوى من العقلي والفطري، فلا يهلكون بعذاب في الفترة الرسولية والرسالية، حيث الحجة ليست صارمة يستحقون بها العذاب حين يتخلفون: ﴿وَقَالُواْ لَوَلَا يَأْتِينَا بِعَايَةِ مِّن رَبِّهِ ۚ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِنَةُ مَا فِي الصَّحُفِ ٱلأُولَى اللهِ وَلَو أَنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٦٥.

أَهۡلَكُنَاهُم بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِۦ لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوْلَآ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ ءَايَلِنِكَ مِن قَبْلِ أَن نَّذِلَّ وَنَخْزَتْ شَا اللهِ الله

﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنَوٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَثِينَ مَا لَكُمْ مِّن دُونِهِ. مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ۞﴾:

تعريف بالله في خالقيته المدبرة لما خلق، توحيداً له في تدبير الخلق كما في الخلق رغم ما يزعمه المشركون انه هو الخالق ولشركائه التدبير.

ومثلث ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ تعبير عن الكون المخلوق كله، و﴿سِتَّةِ أَيَّامِهِ﴾ هي الأوقات الستة للخلق وقد فصّلت في «فصّلت» وإنها ليست من أيام هذه الأرض، لأنها مقياس زمني ناشئ عن دورتها، فأين هيه قبل خلقها وخلق السماوات، فهي من أيام الله التي لا يعلمها إلَّا الله، اللهم إلَّا شبحاً بعيداً لنوعيته، دون حده وقدره.

والعرش المستوى عليه هنا هو عرش التدبير بكافة شؤون الربوبية، وهو عوان بين العرش قبل هذا الخلق حين ﴿وَكَاكَ عَرَّشُهُم عَلَى ٱلْمَآهِ﴾(١) والعرش بعد الدنيا ﴿وَيَحِيلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَهِذِ ثَمَنِيَةٌ ﴾(٣) والعرش العوان هو عرش التدبير: ﴿ ثُمُّ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرُ ﴾ (٤) ومنه إغشاء الليل النهار: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ ﴾ (٥) عرش الفعالية لما يريد: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ۞ فَنَالٌ لِمَا يُرِيدُ ۞﴾ (١) وكذلك عرش العلم: ﴿ثُمَّ ٱسْنَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِيُّ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلشَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَأْ . . . ﴾ (٧) .

ولأن الولاية هنا والشفاعة هنا وهناك هي من شؤون عرش التدبير

سورة طه، الآيتان: ١٣٣، ١٣٤. (٥) سورة الأعراف، الآية: ١٥٤. (1)

<sup>(</sup>٦) سورة البروج، الآيتان: ١٥، ١٦. سورة هود، الآية: ٧. **(Y)** 

<sup>(</sup>٧) سورة الحديد، الآية: ٤. سورة الحاقة، الآية: ١٧. (٣)

سورة يونس، الآية: ٣. (٤)

الموحّد، إذا فرَّمَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيَ لِي أمركم وأمر الخلق كله لأنه هو ذو العرش ﴿ وَلَا شَفِيعٌ لَ عنده في تكوين أو تشريع ﴿ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ لَ بعد ذكريات الفطرة والعقلية والشرعة الربانية: أنه هو الولي والشفيع لا سواه فانى تؤفكون وتصرفون، ﴿ فِأَي حَدِيثٍ بَعْدَ اللّهِ وَ َايَنِيدٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (١)؟

وترى كيف يكون الله هو نفسه شفيعاً، فعند من يشفع إذا كلّ مشفوع له؟ وهو الذي يشفع عنده! ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشَفَعُ عِندَهُۥ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ (٢)؟.

علّه لأن الشفعاء عنده لا يشفعون إلّا بإذنه، إذا فهو الشفيع عنده باذنه، إذ ﴿مَا مِن شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ،﴾ (٣) ﴿لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِئٌ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ (٤) ﴿لَيْسَ لَمَا مِن دُونِهِ وَلِئٌ وَلَا شَفِيعٌ لَعَلَهُمْ يَنَّقُونَ﴾ (٥).

والشفاعة - ككل - وهي انضمام سبب إلى آخر يكمله، إنها في تكوين وتشريع خاصة بالله، لأنها من شؤون عرش التدبير لكل شيء، فقد يشفع الله إسما من أسماءه بإسم آخر منها إتماماً لتدبير ما يدبره، كشفع شارعيته بغافريته للتائبين، أم يشفع إسماً منها بحالة لخلقه كشفع غناه بفقرهم، بل كل تدبيره لخلقه ولاية وشفاعة في كافة حقول الربوبية.

ومن ذلك شفاعة العاصين، حيث يشفع عصيانهم بطاعة لهم، أم وبمقرب عنده، شفعاً لهما بغافريته وإكرامه للمقربين، فتتحقق الشفاعة بحق المشفوع لهم.

إذاً فلا مشكلة في شافعيته عنده حتى تؤول بما لا تتحمل، من تكلفات لفظية ومعنوية تبعد عنها ساحة الذكر الحكيم.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ٥١.

﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْنُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ ٱلْفَ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ۞﴾:

ذلك يوم التدبير ربوبياً يوم الدنيا، وهو واحد زمنه عند ربك ﴿وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (١) وهو / ٣٥٥٠٠٠ ضعفاً بالنسبة ليوم عندنا، وعل خمسين ألف المعارجي هو واحد الزمن الربوبي في تدبير الأخرى، وألف السجدة كألف الحج هو واحد الزمن الربوبي يوم الدنيا، فقد ﴿يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ كَكُل ﴿مِنَ ٱلسَّمَلَةِ إِلَى ٱلأَرْضِ وهو أمر تدبير الأرض ومن عليها ﴿يُمْرُجُ وَهُو أَمْر تدبير الأرض ومن عليها ﴿ثُمَّ يَعْرُجُ ﴾ مضمّن معنى النزول، أنه ينزل الأمر تدبيراً من السماء إلى الأرض ﴿ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فَلك الأمر، وعروجه كنزوله هما من تدبيره.

ثم ﴿ فِي يَوْمِ ﴾ هل هو زمن النزول والعروج جميعاً فلكلِّ نصف يوم؟

وهو ظاهر التعبير، أم هو فقط يوم النزول دون العروج؟ فلماذا أخر إلى العروج! أم هو العروج دون النزول؟ كأنه هو!، فإن ﴿ يُدَبِّرُ ﴾ بيان لأمر التدبير المستمر يوم الدنيا، و «ثم» الدالة على التراخي يؤخر ذلك العروج عن كل التدبيرات في النشأة الأولى وهي يوم الدنيا، فقد يكون عروج أمر التدبير للربوبية الأولى ﴿ فِي يَوْمِ كُانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمًّا تَعُدُّونَ ﴾ كموقف واحد من المواقف الخمسين يوم الأخرى (٢).

فكما أن يوم الدنيا لخلقها أيام: ﴿ إِنَّ عِـذَةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ آثَنَا عَشَرَ فَكُمَ اللَّهُ وَاللَّمُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَاللْمُوالِمُوالِمُ وَاللَّمُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَالْمُوالِمُوالِمُ وَاللْمُوالِمُ وَاللْمُوالِمُ وَاللْمُوالِمُوالِمُ وَالْمُواللِمُ وَاللْمُوالِمُواللَّمُ وَاللَّمُ وَالْمُوالِمُ وَاللِمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين £: ٢٢١ في تفسير القمي في الآية يعني الأمور التي يدبرها والأمر والنهي الذي أمر به واعمال العباد كل هذا يظهر يوم القيامة فيكون مقدار ذلك اليوم ألف سنة من سني الدنيا.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ٣٦.

حسب التقسيم الداخلي لزمن الخلق، وكذلك يومها بعد خلقها أيام، فقد يكون يوم الأخرى – وبأحرى – أياماً، كل يوم منها كألف سنة مما تعدون.

ولأن يوم الأخرى ليست لها نهاية بالنسبة لأصحاب الجنة، فخمسون ألف سنة قد تختص بما قبل دخول كل من أهل الجنة والنار مثواه، وقد ﴿ تَعْرُجُ الْمَلَيْكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ (١) وهو واحد الزمن الربوبي المعارجي، المفصلة في المعارج.

هنا وفي الحج ﴿ وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (٢) مهما اختلفت العندية هنا وهناك، ثم لا نجد في المعارج «عند ربك» مما يلمح أن يوماً فيها خمسون يوماً عند ربك (٣)، وقد جمعها ﴿ فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُو مُخْسِينَ اللّٰهَ سَنَةِ ﴾ (٤) يوم قد يعني منه الأيام الخمسون.

وكما أن الأيام الستة للخلق تختلف عن أيامنا، كذلك يوم العروج إلى الله ويوم المعارج، وعلى الجملة «يوم» كواحد الزمان «عند ربك» يختلف عن كل أيامنا في تقديراتنا الزمنية كما فصلت في تفسير المعارج.

وعلى أية حال فعروج أمر التدبير إليه وفيه انهدام الكون أرضياً وسماوياً يتطلب في العادة ألف سنة، ولكنه يحصل في يوم وهو واحد الزمان وهو الحركة الأصلية للمادة الأولية وكما فصلناها في المعارج.

فأمر الله ككل واحدة كلمح بالبصر: ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَحِدُّةً كُلَّمْتِم

<sup>(</sup>١) سورة المعارج، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٤٧.

 <sup>(</sup>٣) نور الثقلين ٤: ٢٢٢ في أمالي الطوسي بأسناده إلى أبي عبد الله ﷺ أنه قال في كلام طويل: فإن في القيامة خمسين موقفاً كل موقف مثل ألف سنة مما تعدون ثم تلا هذه الآية ﴿ إِنْ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ ﴾ [المقارج: ٤]

أقول وهذه الرواية متظافرة ذكرت في تفسير آية الحج وآية المعراج .

<sup>(</sup>٤) سورة المعارج، الآية: ٤.

بِٱلْبَصَرِ﴾ (١) ثم ﴿وَمَا آمَرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَا كَلَمْجِ ٱلْبَصَدِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ ﴾ (٢) وكأن هذه الواحدة هي يوم عند ربك كألف ﴿سَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ بياناً لنفاذ أمره وسرعته.

#### ﴿ ذَلِكَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَا لَهُ الْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ۞ :

﴿ ٱلَّذِي ٓ أَحۡسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَتُم ۗ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ۞ :

﴿ أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَامُ ﴾ أن ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَامُ ثُمُّ هَدَىٰ ﴾ (٤) فإنه من إحسان خلقه، كما أحسن كلا من الخلق والهدى لكل ما خلق وهدى، فلا أحسن مما فعل ولا اتقن، ومن ذلك: ﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنْسَنِ مِن طِينٍ ﴾ والمبدء هو آدم الأوّل حيث خلق قفزة من طين، مهما خلق نسله من أصول طينية ولكنه دون قفزة حيث تحولت إلى ماء مهين.

أترى ليس في خلق الله قبيح ولا غير حسن؟ وذلك ملموس! أم إنه ليس من خلق الله؟ وهو الـذي ﴿أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَامُر...﴾(٥)، ﴿وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرُهُ نَقَدِيرًا﴾(٦).

<sup>(</sup>١) سورة القمر، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير البرهان ٣: ٢٨١ عن أبي عبد الله عليه في الآية الغيب ما لم يكن والشهادة ما قد كان أقول ما لم يكن هو من أغيب الغيب كما ومما كان غيب، وما قد كان ليس كله شهادة، وإنما جله.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الفرقان، الآية: ٢.

ليس يعني ﴿ أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ أنه خلق كل شيء سواء في الحسن، وإنما هو إحسان لكل خلق على حدّه، فهو إتقان وإحكام (١) لكل خلق حسب الحكمة الربانية بالظروف المواتية والملابسات المقتضية.

فلكل جماد ونبات وحيوان وإنسان أو ملك وجان شاكلة روحية وجسدية أمّا هية، هي - ككل - قضية الحكمة كضابطة لكلّ، أم قضية الملابسات كالعور والعمى والصم والشلل أما ذا من عوارض هي حصيلة الكيفية الخاصة لأصول الولادة وكيفيتها وما يطرء الولائد من طوارئ، فالخلق متقن على أية حال، فهو حسن من الخالق على أية حال، والنقائص الطارئة هي من خلفيات التخلفات الولادية قصوراً أو تقصيراً.

ثم القبح بين سائر الخلق خلقياً أصلياً ليس إلا نسبياً، فإذا كان العقرب والحية والسرطان وقسم من سائر الحيوان قبيحاً في نظرنا ومنظرنا قياساً لها إلى أنفسنا، لم يلزمه واقع القبح لكلّ بين قبيله ومثيله، فعلّنا نحن الأناسي أيضاً عندها كما هي عندنا، وكل حسب الواقع والحكمة حسن متقن في خلقه وهداه كما أعطى الله، مهما كان الحسن في الخلق درجات و ﴿ لَقَدّ خَلَقَنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ (٢) رغم أنه ﴿ وَبَداً خَلَقَ ٱلْإِنْسَانِ مِن طِينِ ﴾ .

فالحكم بقبح أو غير الحسن لخلق من الخلق ليس إلّا نتيجة قصور النظر، أو القياس إلى الأحسن أو الحسن في المنظر، وليس يختص واقع الحسن للخلق بمنظر الإنسان أو أياً كان من الناظرين القاصرين، وعلى ضوء تقدم العقل نحصل على محاسن في الخلق كنا نحسبها مقابح.

فمن الحسن الجامع للخلق ككل أنك ﴿مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّحْنِ مِن

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ١٧٢ - ابن عباس عن النبي ﷺ في الآية قال: أما إن است القردة ليست بحسنة ولكنه أحكم خلقها.

<sup>(</sup>٢) سورة التين، الآية: ٤.

تَقَنُونِ ﴾ (١) أجزاء كل خلق في كله، وافراد كل خلق في مجموعه، فلا تفاوت ولا تناحر هنا وهناك إلّا ما يخلقه المتخلفون من خلق الله، غير المتخلفين بأخلاق الله ﴿فَارَجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴿ ثُمَّ أَرَجِعِ ٱلْبَصَرَ كَلَيْمَو يَنْقَلِبَ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴿ ثَلَيْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فلأن الحسن في الخلق وهداه ليس إلّا على ضوء العلم المطلق والقدرة غير المحدودة والحكمة العالية والرحمة الشاملة دون نفاد في شيء منها ولا كساد ولا بخل وضنة، فلا يعقل أن يحصل غير الحسن المتقن كما يصلح وأمكن، من الله العليم الحكيم القدير العلي الكبير.

ف ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَادٍ ﴾ (٣) ومعيار صالح لنظام الكون ككلّ، دون إفراط ولا تفريط، من كل ذرة صغيرة إلى أكبر الأجرام، من خلية ساذجة إلى أعقد الأجسام، ففي كلّ يتجلى كل إتقان وإحسان ﴿فَهِأَيِّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَدِّبَانِ ﴾ (٤)! ومن الحسن المزدوج خلقاً وهدى أن كلا مصنوع ليؤدي دوره الكيّبان ألمقسوم في رواية الوجود، مزوداً بمعدات صالحة ليؤدي دوره الآهل له تمام التأهيل، بتعجيل أو تأجيل، ولا خائن أخون في حمل الأمانة من الإنسان ﴿إِنّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ (٥)! ثم سائر الكائنات تؤدي دوراتها المقررة لها حسب مراتبها وإمكانياتها إلّا أن يعرقل المسير ويصد المصير من قبل شرير ليست عرقلته من خلق الله، بل هي اختلاقة منه قضية الإختيار.

العين المعاينة في غير عمى وعمه، والعقل الخبير والقلب البصير يتحلى من جمال الكون الكثير الكثير، ممنوحة برصيد ضخم من ذخائر الحسن

<sup>(</sup>١) سورة الملك، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك، الآيتان: ٣، ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الرحمن، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب، الآية: ٧٢.

والجمال، مسكوبة في القلب بكل جلال ودلال، عائشة في ذلك المهرجان العظيم البديع، متملية آيات الإحسان والإتقان في كل ما يدرك أو يحس ويلمس بالحواس من الخمس.

﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنْسَنِ مِن طِينٍ ۞ ثُمَّ جَعَلَ نَسَّلَهُ مِن سُلَلَةٍ مِّن مَّآءِ مَّهِينٍ ۞ :

بداية خلق الإنسان من طين، تقضي على نظرية أو فرضية النشوء والارتقاء الداروينية أن الأنواع تسلسلت من الخلية الواحدة في أطوار متتالية إلى الإنسان، وأن هناك حلقات نشوء وارتقاء متواصلة تجعل الإنسان في أصله المباشر الأوّل حيواناً بين القردة والإنسان.

وهذا التطور المزعوم ضرب من المستحيل في سنة التكوين، فهناك عوامل وراثة كامنة في كل خلية تحتفظ بخصائص نوعها دون تفلّت وتبعثر، محتمّة أن تظل في دائرة النوع الذي نشأت منه دون تطوّر إلى نوع جديد، كما الاستقراء في حالات الخليّات تؤكد ذلك الحفاظ الصارم لنوعياتها في ذواتها.

فالقط أصله قط وسيظل - قط - قطاً على طول الخط، وكذلك الكلب والثور والحصان والقرد والإنسان، ولا يملك دارون في فرضيته القاحلة الجاهلة إلا نفسه وأتباعه أنهم هم - فقط - من القرد، كما هم عاشوا في صورتهم الإنسانية قرداً، وحتى إذا صح تبدل نوع إلى آخر أم وكان واقعاً، فواقع خلق الإنسان الأوّل حسب النصوص القرآنية - وهذه منها - إنه بادى من طين، ولو كان تطوراً من حيوان آخر أم من الخلية البسيطة الأولى لكان حقّ التعبير ذكره، وآيات خلقه صريحة أن بدءه من طين دون حيوان آخر أم شيء سوى طين.

كما وأن خالجة خلق آدم كنسله هو من إنسان قبله، هذه خارجة عن صراح الآيات، وما آية اصطفاءه آية انتساله من آخرين: ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اَمْعَلَكُمْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

ادم وَوُحًا وَالَ إِبْرَهِيمَ وَالَ عِمْرَنَ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾ (١) إذ يكتفى لاصطفائه أن كانت معه زوجه وولده، ثم «العالمين» الشامل لهم منذ خلق آدم إلى يوم الدين يوسع نطاق اصطفاءه كزملاءه، فقد اصطفى الله منذ البداية إلى النهاية آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين» وهم النبيون والمعصومون أجمعون، طيّاً لأدوار الزمان وأنحاء المكان، جمعاً بين العالمين ككل، وجمعاً بني المصطفين عليهم ككل.

هنا ﴿ ٱلْإِنسَٰنِ ﴾ يعم أصله ونسله، والفصل بين أصله ونسله أن أصله – وهو آدم الأول – بدء من طين ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَلَةٍ مِّن مَّآءِ مَّهِينٍ ﴾ .

﴿ مَآءِ مَهِينِ ﴾ هو المني، و﴿ سُلَالَةِ ﴾ منه هي النطفة، وهي الدودة المنوية التي تتحول إلى جنين، فليس الماء المهين بكله نسل الإنسان، بل سلالة منه هي النطفة الجرثومية.

و ﴿ نَسْلَهُ ﴾ هنا هو الانتسالات والتطورات الجنينية التي تخطوها سلالته إلى جنين كامل، المدلول عليها بـ «سوّاه»:

﴿ثُمَّ سَوَّٰٰٰنَهُ وَنَفَخَ فِسِهِ مِن رُّومِهِ ۚ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ وَٱلْأَفْتِدَةً فَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ۞﴾:

﴿ ثُمَّ ﴾ هنا تراخي اكتمال الجنين جسدياً من سلالته، فإنها تتحول إلى علقة إلى مضغة إلى عظام وإلى كسو العظام لحما - ﴿ وَنَفَخَ فِيهِ مِن تُومِدِ ﴾ هنا هو ﴿ ثُمُّ أَنشَأَنَهُ خَلَقًا ءَاخَرُ ﴾ هناك، وقد تعم ﴿ سَوَّبِكُ ﴾ الإنسان ككل، أصله ونسله مهما اختلفت التسويتان، قفزة من طين في الأولى، وتطورات الجنين في الأخرى.

ولا تعني ﴿مِن رُّومِوتِهُ بعضاً من روح الله نفسه، إذ ليس له روح وسواه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٣٣.

من أجزاء كونية مخلوقة كخلقه، وذلك النفخ ولادة وليس خلقاً! فإضافة الروح إلى نفسه المقدسة هي إضافة تشريفية، حيث الأرواح المخلوقة درجات، من نباتية إلى حيوانية إلى جنينية أما هيه إلى إنسانية، وهذه أعلاها وأرقاها، لحدّ تستحق الانتساب الخاص إلى الله، كأنها - فقط - هي الأرواح التي خلقها الله.

ثم ولا تقتضي الإضافة أدبياً كون المضاف جزء من المضاف إليه إلّا في زاوية واحدة من الأربع في الإضافات، من إضافة الشيء إلى نفسه كر «نفسي» وإلى كله كر «يدي» وإلى مغايره مخلوقاً كنفسه كر «غلام زيد» أم خالقاً له كر «روحه» فكيف تقدم زاوية إضافة الجزء إلى كله بين هذه الأربع، والبراهين الساطعة عقلياً ونقليا تثبت أن: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ يَهُ ﴿لَمْ سَكِلًا وَلَنْهُ ﴿لَمْ سَكِلًا وَلَنْهُ ﴿لَمْ سَكِلًا وَلَنْهُ ﴿لَمْ مَالُلُهُ وَلَمْ مَالُلُهُ وَلَيْنَ عَلَيْهُ وَلَا خَلْقَهُ فَيه» فلا تجانس ولا تماثل بينه وبين خلقه أياً كان، روحاً وسواه.

﴿وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْعِدَةُ... ﴾ (٣) «لكم» هناك «سواه» هناك تعم الإنسان ككل، حيث الإنسان أياً كان، هو قبل نفخ الروح ليست له هذه الثلاث إلّا وسائلها أذنا وعيناً وقلباً، فلما ﴿وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُومِهِ ﴾ جعل به هذه الثلاث: السمع والأبصار والأفئدة – فالأولان هما من أهم النماذج في الإدراكات الحسية المخمس، والأفئدة وهي القلوب المتفئدة، هي أهم الإدراكات الروحية، وهذه الثلاث هي التي تتبنّى إنسانية الإنسان الكاملة الكافلة لعروجه في درجاته، وخروجه عن دركاته، وأنتم مع كل هذه النعم السابغة: ﴿وَلِيلًا مَّا تَشَكَّرُونَ ﴾ مهما كان من قصور أو تقصير.

سورة الشورى، الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الإخلاص، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٧٨.

﴿ وَقَالُوٓاْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلأَرْضِ أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٌ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَفِرُونَ ﴿ وَقَالُوۡاْ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾:

﴿وَقَالُوّا﴾ هؤلاء المشركون، الناكرون للوحي والحشر ﴿أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي الْحَشْرِ ﴿أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ...﴾؟ هنا ضمير المتكلم مع الغير «نا – نا» و«هم» تعني شيئاً واحداً وهو الإنسان بجزئيه روحاً وجسماً، فهم يستبعدون ﴿أَءِنَا لَفِي خَلِقِ جَدِيئِمٍ ﴾ وجداً كما كانوا تحولاً عن ضلالهم في الأرض، كأنهم حين يضلون عن أبصار الناضرين وعلمهم، يضلون كذلك عن رب العالمين.

﴿ضَلَنَا﴾ هنا تعم كل الضلالات الحاصلة للموتى في جزئيهم بأجزائهما، عامة كتناثر الأجسام ورفات العظام، ضلالاً عن البنية الإنسانية والماهية الجسدانية، وضلال الأرواح عن الأبدان انفصالها عنها، أم وفناءها كما يزعمون.

وخاصة أن تتبدل أجزاء للنباتات والحيوانات ومن طريقها إلى أجزاء أناسي آخرين، فقد يضل كل أجزاء الإنسان في أجزاء الآخرين فلا يحشر – إذا – بشخصه إلا ضمن الآخرين، أم يضل بعض أجزاءه فيهم فلا حشر – لو كان – إلا لبعضه، وقد يعبر عن الأخير بشبهة الآكل والمأكول: ﴿ أَوَنَّا لَفِي خَلِقِ جَدِيدً ﴾ وقد ضلت أجزاءنا أم نفدت في آخرين، فالضلال العام يقضي على الحشر العام، وحتى لو صح العام فالضلال الخاص يحرم البعض عن حشرهم فكيف إذا ﴿ خَلْقِ جَدِيدً ﴾؟

والجواب أولاً ﴿ بَلْ هُم بِلِقَاء نَهِم كَفِرُونَ ﴾ حيث الإيمان بلقاء الرب، إيماناً بالقدرة الخلاقة فالإعادة له أهون من البدء، وبالحكمة العالية فالعود أوجب من البدء، وبتواتر الحياة والموت في الأحياء والميتات نباتية وحيوانية وإنسانية أما هيه من حجج الإيمان، كل ذلك برهان لا مرد له على إمكانية وضرورة الحياة بعد الموت.

وجواب ثان: ﴿قُلْ يَنَوَفَنَكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَذِى وَكُلَ بِكُمْ... ﴾ لا فحسب أن ﴿اللّهُ يَتَوَفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُت فِي مَنَامِهِا أَ... ﴾ (١) بــل و﴿مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلّذِي وَكُلّ بِكُمْ... ﴾ ثم الملائكة الأعوان، فمنهم من يتوفون الطيبين ﴿الّذِينَ نَوْفَنهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ طَيِّبِينٌ ﴾ (١) وآخرون يتوفون الظالمين: ﴿الّذِينَ تَوَفَّنهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ طَالِيقَ ٱنفُسِمِمُ ﴾ (١) وآخرون يتوفون الظالمين: ﴿الّذِينَ تَنَوفَنهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ طَالِيقَ ٱنفُسِمِمُ ﴾ (١) .

وليس التوفّي هو الإماتة فحسب، بل هو الأخذ وافياً دون إبقاء بعلم وقدرة، في إماتة أم إنامة، أم رفع إلى السماء كما في المسيح ﴿إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى ﴾ (٤).

ففي توفي الموت إزهاق الأرواح عن الأبدان، دون أن تتفلت عن المتوفين أو تضل عنهم بضلال عام أم خاص، فكل الأجزاء للكيان الإنساني محفوظة في علم ملك الموت وهي في قبضته أينما حلت وضلت، ولا سيما الأجزاء الأصلية لكل إنسان التي فيها يحشرون، فإنها مهما ضلت في الأرض أو أصبحت أجزاء لآخرين، ليست لتضل عن ملك الموت، ولا لتصبح أجزاء أصلية لآخرين.

كل الأجزاء الإنسانية نفسية وجسمانية هي محفوظة محفوفة بعلم رب العالمين، مقبوضة بقدرته، فلا تعزب عن علمه ولا عن قدرته في النش آت الشلاث: دنيا وبرزخا وعقبى، بل و ﴿ يَنْوَفَّنكُم مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ﴾ وكالة ربانية أن يتوفاكم: أخذاً وافياً دون عزوب ولا غروب لكل أجزاءكم، فمهما ضلت عامة أو خاصة عنكم وعن الآخرين، ليست لتضل عن رب المعالمين، بل ولا عن ﴿ مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِى وُكِلً بِكُمْ ﴾ ولا عن الملائكة

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ٥٥.

الأعوان، فالله هو المتوفي أصلياً، وملك الموت يتوفاكم فرعياً، والملائكة الأعوان بفريقيهم يتوفونكم كأعوان لوكيل الأموات:

«هل يحس به أحد إذا دخل منزلاً أم هل تراه إذا توفى أحداً، بل كيف يتوفى الجنين في بطن أمه، أيلج عليه من بعض جوارحها، أم الروح أجابته بإذن ربها، أم هو ساكن معه في أحشائها، كيف يصف إليه من يعجز عن صنعة مخلوق مثله»؟(١)

ولقد يروى عن رسول الهدى على قوله «الأمراض والأوجاع كلها بريد الموت ورسل الموت، فإذا حان الأجل أتى ملك الموت بنفسه فقال: يا أيها العبد كم خبر بعد خبر، وكم رسول بعد رسول، وكم بريد بعد بريد؟ أنا الخبر الذي ليس بعدي خبر، وأنا الرسول أجب ربك طائعاً أو مكرهاً، فإذا قبض روحه وتصارخوا عليه قال: على من تصرخون وعلى من تبكون، فوالله ما ظلمت له أجلاً ولا أكلت له رزقاً، بل دعاه ربه، فليبك الباكي على نفسه، وإن لي فيكم عودات وعودات حتى لا أبقي منكم أحداً»(٢).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة عن الإمام على أمير المؤمنين عليها.

<sup>(</sup>Y) نور الثقلين £: ٢٢٥ عن المجمع روى عكرمة عن ابن عباس قال قال رسول الله على : وفيه عن الفقيه سئل رسول الله على كيف يتوفى ملك الموت المؤمن؟ فقال: إن ملك الموت ليقف من المؤمن عند موته موقف العبد الذليل من المولى فيقوم هو وأصحابه لا يدنو منه حتى يبدأ بالتسليم ويبشره بالجنة فيه عن عوالي الآللي - في الحديث ان ابراهيم على التي تقبض فيها فقال له من أنت؟ قال: أنا ملك الموت، فقال: أتستطيع أن تريني الصورة التي تقبض فيها روح المؤمن؟ قال: نعم أعرض عني فأعرض عنه فإذا شاب حسن الصورة حسن الثياب حسن الشمائل طيب الرائحة فقال: يا ملك الموت لو لم يلق المؤمن إلا حسن صورتك لكان حسبه ثم قال: هل تستطيع أن تريني الصورة التي تقبض فيها روح الفاجر؟ فقال: لا تطيق فقال: بلى، قال: أعرض عني فأعرض عنه ثم النفت إليه فإذا هو رجل أسود قائم الشعر منتن الرائحة أسود الثياب يخرج من فيه ومن مناخره النيران والدخان فغشي على إبراهيم ثم أفاق وقد عاد ملك الموت إلى حالته الأولى فقال: يا ملك الموت لو لم يلق الفاجر إلا صورتك هذه لكفته.

وفي الدر المنثور ٥: ١٧٣ - أخرج الطبراني وأبو نعيم وابن منده كلاهما في الصحابة عن=

ومن النفوس ما لا يقبضها إلّا الله ومنها ما يقبضها ملك الموت نفسه، ومنها ما يقبضها الملائكة الأعوان وإذا كان الله هو الذي يقبض أرواح بعض الشهداء فالرسول على وذووه أحرى بذلك وأولى (١).

﴿ قُلُ يَنُوَفَّنَكُم ﴾ هكذا فلا مفلت - إذا - عن حيطته، ولا مغلط في علمه وقدرته، ولا ضلة أو زلة في توفيه، «ثم» بعد اكتمال النشأة البرزخية ﴿ إِلَىٰ رَبِّكُم ﴾ الذي رباكم وتوفاكم ﴿ تُرْجَعُون ﴾ في خلق جديد كما الأوّل بل هو ﴿ أَهْوَنُ عَلَيْهُ ﴾ (٢) لو كان عنده هين وأهون.

والرجوع إلى الرب هنا رجوعان، رجوع الحياة، ورجوع للحساب فالثواب أو العقاب، و﴿رَبِّكُمْ﴾ تعني هنا ربوبيته الجزاء الحساب قضية عدله، كماله ربوبية النشأة الأولى قضية فضله.

ليست هناك مشكلة شائكة تحول دون الحشر إلى الله ﴿ بَلَ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَفِرُونَ ﴾ فإنما الدافع الأصيل لاختلاق هذه الشبهات والاستبعادات هو الكفر بلقاء ربهم، حيث يلقي على أنفسهم ظلّ الشك والاعتراض على الأمر الواضح الذي وقع مرة في خلقهم، ويقع ما هو قريب منه في كل لحظة،

المخزرج سمعت رسول الله على يقول: ونظر إلى ملك الموت عند رأس رجل من الأنصار فقال يا ملك الموت أرفق بصاحبي فإنه مؤمن، فقال ملك الموت طب نفساً وقر عيناً واعلم بأني بكل مؤمن رفيق، واعلم يا محمد إني لأقبض روح ابن آدم فإذا صرخ صارخ قمت في المدار ومعي روحه فقلت ما هذا الصارخ والله ما ظلمناه ولا سبقنا أجله ولا استعجلنا قدره وما لنا في قبضته من ذنب فإن ترضوا بما صنع الله تؤجروا وان تسخطوا تأثموا وتؤزروا وأن لنا عندكم عودة بعد عودة فالحذر الحذر وما من أهل بيت شعر ولا مدر بر ولا فاجر سهل ولا جبل إلا أنا أتصفحهم في كل يوم وليلة حتى أنا اعرف بصغيرهم وكبيرهم منهم بأنفسهم والله لو أردت ان اقبض روح بعوضة ما قدرت على ذلك حتى يكون الله هو يأذن بقبضها.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور ٥: ۱۷۳ - أخرج ابن ماجة عن أبي أمامة سمعت رسول الله ﷺ يقول: إن الله وكل ملك الموت يقبض الأرواح إلّا شهداء البحر فإنه يتولى قبض أرواحهم.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآية: ٢٧.

ومن ضرورة العدل والحكمة الربانية وقوعه مرة أخرى هي أحرى من كل ما وقع.

# ﴿ضَلَّلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾؟!

وفي رجعة أخرى إلى هذه الشبهة وبصورة أوسع، قد يتصور الضلال في الأرض، الذي يستبعد معه أو يستحيل ﴿خَلَقِ جَدِيدًۥ﴾ كالتالية:

۱ - ضلال الانعدام؟ وإعادة المعدوم ممتنعة! ولكن الموت ليس انعداماً، إنما هو انفصال الروح عن البدن الدنيوي باستمرار اتصاله بالبدن البرزخي، ثم تحول الأكثرية الساحقة من أبدانها رفاتاً ورماداً، وليس المعاد إلا الروح حيث يعاد إلى البدن بعد خلقه جديداً مرة أخرى.

٢ - ضلال الأبدان في أبدان أخرى تحولاً إلى نباتات وحيوانات وأطعمة لأناسي آخرين، ثم ضلال الأرواح في أبدان أخرى تناسخاً، كعملية مستمرة في الأموات والأحياء؟

لكن الأرواح لن تضل في أبدان أخرى بل تظل أرواحاً لأبدانها التي انفصلت عنها قضية الحكمة العادلة الربانية، ثم الأبدان لها مختلف الأجزاء، الجزء الجرثومي الأم وهي النطفة التي خلقت منها، ثم الأجزاء المكتملة له العائشة معه طول العمر ولا سيما في دور التكليف، ثم الأجزاء غير الأصيلة التي لها دور التغذية والتنمية، سواء أكانت من أجزاء الأموات، أصلية أو فرعية، أماهيه من أجزاء غير إنسانية.

فالأجزاء التي لا بد أن تخلق في المعاد مرة أخرى لتجزى بالأرواح جزاءها الأوفى، هي التي تعيش مع الأرواح في دور التكليف، لتذوق الأرواح وبال تخلفاتها، وتنال منال تعبداتها، سواء في أفعالها بواسطة الأعضاء أم سواها كالنيات والاعتقادات.

فهذه الأجزاء الأصلية مهما ضلّت عندنا في أبدان وسواها، لن تصبح أجزاء أصيلة لأبدان آخرين، ولن تضل عن علم الله وقدرته، فهي تخلق مرة أخرى فتعاد الأرواح فيها ﴿لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا شَعَىٰ. . . ﴾(١) ﴿قُلْ يَنُوفَنكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ . . . ﴾ أخذاً وافياً لما يعاد من أرواح وأجساد دونما تفلّت لها ولا تلفّت عنها، فالمعاد في المعاد اثنان: عود الصورة الماثلة للأجزاء الأصلية البدنية ثم عود الأرواح بأبدانها البرزخية إليها.

ثم لا ضرورة في إعادة سائر الأجزاء غير الأصيلة، بل هي مستحيلة في هذه التي كانت أصيلة لآخرين حيث يظل أصحابها بلا أبدان إذا ضلت في أبدان آخرين.

فالمعاد حسب ما يرسمه القرآن وتقبله الفطرة والعقلية الانسانية والإيمانية، ليس فيه ضلال للأجزاء الأصيلة للإنسان أرواحاً وأبداناً، ولا ترد الشبهات حول هذا المعاد عن بكرتها، وليست الأقاويل المشركة، أو الفلسفية الطائلة إلا حول معاد خيّل إليهم فاضطروا إما إلى نكرانه أم تأويله، أم تورطاً في قاله وقيله، ومعاد القرآن في غنى عن كل قال فيه وقيله، إذ لا ترقي غليلاً ولا تشفى عليلاً!.

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا رُءُوسِمِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَآرَجِعْنَا نَعْمَلْ صَلِحًا إِنَّا مُوفِئُونَ ﴿ ﴾:

«لو» هنا في موقف الترجّي أن يرى رسول الهدي ﴿ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ وهم الناكرون ليوم الحساب ﴿ نَاكِسُوا رُمُوسِمِم ﴾ إطراقة وطأطأة في ذلّ وانكسار ﴿ عَندَ رَبِّهِم ﴾ في يوم الرب وموقف حسابه بهول المطّلع، قائلين ﴿ رَبِّنَا أَبْصَرَنَا وَسَمِعْنا ﴾ آياتك في الآفاق وفي أنفسنا بعد إذ عمينا وصممنا يوم الدنيا، فلم

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٥.

يبق لنا بعد صالح الإيمان إلا صالح أعمال الإيمان ﴿ فَالَجِعْنَا ﴾ إلى الحياة الدنيا ﴿ نَعْمَلْ صَلِحًا ﴾ لما أبصرنا وسمعنا فر ﴿ إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ لا نحتاج بعد إلى تحصيل اليقين، ولكن لات حين مناص وقد فات يوم خلاص ﴿ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ (١) فر إنَّهَا كِلَمَةُ هُو قَاتِلُهُمْ ﴾ (١) وحتى إذا صدقوا في وعدهم فلا رجوع بعد تمام الحجة ووضوح المحجة: ﴿ وَهُمْ يَصَطَرِحُونَ فِيهَا رَبِّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ مَنَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّلِلِينَ مِن نَقِيدٍ ﴾ (٣).

ويا له من مشهد خزي، إقراراً بالحق الذي جحدوه، وإعلان اليقين بالذي أنكروه، فطلباً للعودة حتى يجبروه، ولكنه كله بعد فوات الأوان حيث لا يفيد إيقان بإعلان وغير إعلان! وقد تعذر موقفهم المخزي يوم الدين ﴿إِنَّهُمْ لَكَنْذِبُونَ﴾ (٤) إذ تمت عليهم الحجة فتركوا المحجة، وهم أولاء ليسوا إلّا أنفسهم لو رجعوا (٥).

وذلك من خلفيات الإختيار، والدنيا على ضوءه هي دار الإختيار وليس الإجبار بمشية الملك الجبار:

﴿ وَلَقَ شِنْنَا لَاَنْیَنَا کُلَ نَفْسٍ هُدَاهِا وَلَکِکَنْ حَقَّ اَلْقَوْلُ مِنِی لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِکَ اَلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِیکَ ﷺ :

«لو» تحيل هذه المشية المسيّرة إلى الهدى قضية الحكمة في الاختبار

سورة الأنعام، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) الدر المنثور ٥: ١٧٤ - أخرج الحكيم الترمذي عن أبي هريرة قال سمعت رسول الله عليه الله عندر الله يعتذر إلى آدم يوم القيامة بثلاثة معاذير يقول...

ويقول: يا آدم إني لا أدخل أحداً من ذريتك النار ولا اعذب أحداً بالنار إلّا من قد علمت في سابق علمي إني لو رددته إلى الدنيا لعاد إلى شر ما كان فيه لم يراجع ولم يعتب...

وبالاختيار، و ﴿ لَا يَبْنَا . . ﴾ تبيين لمشيئته الطليقة بالنسبة لكل ممكن ذاتي، ولكن في ذلك الإيتاء خلاف الحكمة اللائقة بشأن الربوبية للمربوبين، و ﴿ هُدَنهَا ﴾ هي الهدى المطلوبة لكل نفس، فحين تؤتى هداها دون سعي منها بطل التكليف والإختيار، مهما ظل الاختيار باقياً على الهدى المؤتاة لكل نفس أم لم يظل: ﴿ وَلَوْ شَاءً رَبُّكَ لَا مَن مِن فِي الْأَرْضِ كُلُهُمْ جَيعاً ﴾ (١) وليس في ترك هذه المشية المسيّرة ترك لبالغ الحجة ﴿ وَلِلّهِ الْحُبَّةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوْ شَاءً لَهَدَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١) .

وترى أنه تعالى لم يؤت كل نفس هداها؟ وقد هداها بمثلث الفطرة والعقل والشرعة! إنها ليست إلّا دلالات الهدى دون واقعها الحاصل بالاستدلال بها واقتفاء آثارها، فالهدى الدلالية شاملة كاملة، وواقع الهدى ليس إلّا لمن اهتدى، و﴿ هُدَاهَا ﴾ إنما هي واقعها الذي لا يضل عنها مهديها.

﴿ وَلَكِنَ ﴾ لَم نَشَاء ولَن ، بِل ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ ﴾ (٣) - ﴿ فَمَن شَآةً فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآةً فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآةً فَلْيُؤْمِن الْمَكَلَّفِين كَافُرُون ، لَلْلُكُ وَمَن شَآءً فَلْيَكُمُرُ ﴾ . ﴿ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِن ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِين ﴾ .

وتراه قولاً يستغرق كل الجنة والناس؟ ومنهم مؤمنون! أم يخص الكافرين؟ فلماذا ﴿أَجْمَعِيك﴾ ملأ ورودها ﴿وَإِن مِنكُّرُ الْكَافرين؟ فلماذا ﴿أَجْمَعِيك﴾ ملأ ورودها ﴿وَإِن مِنكُرُ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا ﴿ أُمْ نُنجِي اللَّذِينَ اتَّقَواْ وَنَذَرُ الظّللِمِيكِ فِيهَا هِيَا ﷺ ﴿ وَهِنَا ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٩٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البلد، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) سورة مريم، الآيتان: ٧١، ٧٢.

أَم يعني ملاهم ورد العذاب كما وعد ﴿ قَالَ فَالْحَقُ وَالْحَقَ أَقُولُ ﴿ لَا لَا لَكُنَّ مَا لَهُ اللَّهِ الْمَتَلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمَمَّن تَبِمَكَ مِنهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ (١) وذلك بعد ما هددهم الشيطان إذ: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّلِكَ لَأَغْرِبَنَهُمُ أَبْمُ مُلْكَ لَلْمُعْرِبَنَهُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ (٣).

صحيح أن الله آتى غير النفوس المكلفة من حيوان وسواها هداها، التي تهتدي إليها، ولكن المختار لهذا الكائن المختار أن يختار طريقه هدى أو ضلالة، وهو مهدي بالفطرة والعقل وهدي الشرعة، ليؤدي دوره الكامل الكافل لكل أدوار الكمال بين الخليقة، حيث الوصول إلى الكمال في عرقلة السبل آصل وأوصل إلى الآمل وكما أصبح رسول الهدى ﴿أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ ﴾ (٤) وأفضل العارفين، وحتى من الملائكة الكروبيين:

﴿ فَذُوقُواْ بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَلَآ إِنَّا نَسِينَكُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلِّدِ بِمَا كُنتُر تَعْمَلُونَ ۞﴾:

﴿ فَذُوقُوا ﴾ عذاب الخزي ﴿ بِمَا نَسِيتُم ﴾ نسيان التغافل التجاهل التناسي ﴿ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَاذَا ﴾ الذي كنتم به تكذبون فر إِنَّا نَسِينَكُم ۗ كما نسيتمونا: ﴿ اللَّذِينَ التَّخَدُوا دِينَهُم لَهُوَا وَلَمِبًا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَوَةُ الدُّنِيَ أَنَالَيْمَ نَسَلَهُمْ كَالَّذِينَ التَّخَدُوا دِينَهُم لَهُوا وَلَمِبًا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَوَةُ الدُّنِيَ فَالْتُومَ نَسَلَهُمْ حَذَا لِللَّهُمْ عَذَا لِللَّهُمْ عَذَا لِهُمْ عَذَا لِهُمْ عَذَا لِهُمْ عَذَا لِهُمْ عَذَا لِهُمْ عَذَا لِللَّهُ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْمِسَابِ ﴾ (٥).

نسيان بنسيان جزاءً وفاقاً وأين نسيان من نسيان، فكما أن هذا النسيان تناس عامد دون المرفوع من النسيان، كذلك الله يتناساهم في عالم رحمته، وإذ لا رحمة فهو العذاب ﴿وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلِدِ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ إخلاداً إلى الحياة الدنيا واطمئناناً بها.

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآيتان: ٨٤، ٨٥. (٤) سورة الزخرف، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة ص، الآية: ٨٦.(٥) سورة الأعراف، الآية: ٥١.

 <sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الآية: ٤٠.
 (٦) سورة ص، الآية: ٢٦.

﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِنَايَنِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا خَرُّواْ شُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَيِهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ لَيْ النَّاجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَفْنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أَخْفِيَ لَمْمُ مِّن قُرَّةِ أَعَيْنٍ جَزَّاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ١ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنَا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوْرُنَ ﴿ أَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ ٱلْمَأْوَىٰ نُزُلًا بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَنِهُمُ ٱلنَّأْرُ كُلَّمَا ۚ أَرَادُوٓا أَن يَغْرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ، تُكَلِّبُونَ ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِنَايَتِ رَبِّهِـ ثُرٌّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ ۞ وَلَقَدْ ءَالْيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَنَبَ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةِ مِن لِقَاآبِةِ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوآ وَكَانُواْ بِعَايَلَتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ يَقْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ١ أُولَمْ يَهْدِ لَمُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَنكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتٍّ أَفَلًا يَسْمَعُونَ ﴿ أَوَلَمْ بَرُوْا أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَلَمُهُمْ وَأَنفُسُهُم اللَّهُ يُبْصِرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَا الْفَتْحُ إِن كُنتُم صَندِقِينَ ﴿ مَا نَوْمَ ٱلْفَتْحِ لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِيمَانُهُمْ وَلَا هُمُ يُنظَرُونَ ﴿ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَأَنظِرُ إِنَّهُم مُّسْتَظِرُونَ ﴿ فَهُ

﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِتَايَنِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُواْ سُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَتِيهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ ۚ ۚ ۚ ۚ ۚ :

﴿ خَرُواْ سُجَدًا﴾ لها مرحلتان، عامة ﴿ إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا ﴾ كلكل سماعاً أو استماعاً للقرآن، والسجود هنا هو غاية الخضوع تذكرا بالقرآن، وأدناه الاستماع له والإنصات إليه كما في آية (٧: ٢٠٤) وآية الأسرى: ﴿ . . . إِنَّ النِّينَ أُونُوا الْعِلْمَ مِن تَبْلِهِ يَإِذَا يُتُلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴾ (١) .

ومرحلة خاصة هي السجود بالأركان إضافة إلى الجنان حين استماع أو سماع القرآن، وهذه من آياته كآية الحج والعلق والنمل إجماعاً، وآيات أخرى دلالة كما الأسرى وأضرابها، بل ولا فرق دلاليا بينها وبين آية الأسرى، فكل الآيات الآمرة بالسجود هي في الحق من العزائم الواجبة السجود لاستماعها أو سماعها على الأقوى.

﴿إِنَّمَا﴾ هنا حصر بصادق الإيمان، أن التفكير بآيات الله يخرّرهم سجداً لله مسبحين بحمد ربهم دونما استكبار، مما يدل - لأقل تقدير - على وجوب استماع القرآن ككلّ، فإنه أقل سجود له وخضوع، وتركه - إذاً - خلاف واجب الإيمان.

وإنها صورة ووضيئة للأرواح المؤمنة الشفيفة الحساسة اللطيفة المرتجفة من خشية الله وتقواه حين تذكّر بآيات الله، حيث تتلقاها بتوفّز الحس واستيقاظ القلب واستنارة الضمير.

و﴿ شُجَدًا﴾ عرض لحالتهم الخاضعة: الخاشعة في سمع وعقل وقلب أمام ذكريات القرآن، بل هم بكل جوارحهم وجوانحهم يسجدون له صاغين إليه، حاصرين حواسهم وإحساساتهم وإدراكاتهم فيه.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١٠٧.

﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَـُهُمْ يُنفِقُونَ اللهُ الل

﴿ ٱلْمَضَاجِع ﴾ هنا هي فراشات ومكانات النوم، وتجافي الجنوب عنها هو تنحّي الشقق عن مضاجعهم، لا أنهم يأخذون مضاجعهم متجافين فيها، وإنما «عن مضاجعهم» كيلا يأخذهم النوم عن الصلاة الأخرى عشاء أو عصراً، أم وبعد العشاء عن صلاة الليل(۱) حيطة على فرض الأوليين ونفل الأخرى كيلا تفوت أو تتأخر عن أوقاتها.

فعن بعض الأصحاب قال: ما رأيت رسول الله في راقداً قبل العشاء ولا متحدثاً بعدها فإن هذه الآية نزلت في ذلك<sup>(٢)</sup> وكما يروى عنه فيها

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٢٢٦ عن تفسير القمي حدثني أبي عن عبد الرحمن بن أبي نجران عن عاصم بن حميد عن أبي عبد الله عليه قال: ما من عمل يعمله العبد إلا وله ثواب في القرآن إلا صلاة الليل فإن الله عَمَّلُ لم يبين ثوابها لعظيم خطره عنده فقال جل ذكره: ﴿نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ - إلى قوله -نُزُلًا بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السّجنة: ١٦-١٩].

وفيه عن العلل بأسناده إلى أبي عبيدة الحذاء عن أبي جعفر علي قال في الآية: لعلك ترى أن القوم لم يكونوا ينامون، قال قلت: الله ورسوله وابن رسوله اعلم، قال فقال: لا بد لهذا البدن أن تريحه حتى يخرج نفسه فإذا خرج النفس استراح البدن ورجع الروح قوة على العمل فإنما ذكرهم ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُم م . . . ﴾ [السّجدة: ١٦] أنزلت في أمير المؤمنين علي وأتباعه من شيعتنا ينامون في أول الليل فإذا ذهب ثلثاً الليل أو ما شاء الله فزعوا إلى ربهم راغبين مرهبين طامعين فيما عنده فذكر الله في كتابه فأخبرك بما أعطاهم أنه أسكنهم في جواره وأدخلهم جنته وآمنهم خوفه وأذهب رعبهم، قال قلت:

جعلت فداك إن أنا قمت في آخر الليل أي شيء أقول إذا قمت؟ قال: قل الحمد لله رب العالمين وإله المرسلين والحمد لله الذي يحيي الموتى ويبعث من في القبور فإنك إذا قلته ذهب عنك رجز الشيطان ووسواسه إنشاء الله تعالى

أقول: ورواية أهل البيت متظافرة في تفسير الآية بصلاة الليل وهذا من باب التفسير بالمصداق الخفي، وإلا فكيف ينحصر الإيمان الصحيح بصلاة الليل وليست إلّا مندوبة؟.

قد يروى في تفسير الآية عن الإمام الصادق ﷺ قال: كانوا لا ينامون حتى يصلوا العتمة.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٥: ١٧٤ - أخرج عبد الرزاق في المصنف وابن مردويه عن أنس قال:... =

قال: هم الذين لا ينامون قبل العشاء فأثنى عليهم. . الأ . ا

وقد تعني ﴿ نُتَجَافَى جُنُوبُهُم ﴾ إضافة إلى ترك النوم تداوم الصلاة وذكر الله بين الصلاتين، كما تلمح له ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ وكذلك خدمة خلق الله: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ .

وعلى أية حال فهي من آيات الفصل بين العشائين، أم والظهرين كما دلت عليه آية النور.

﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَمْمُ مِّن قُرَّةِ أَعَيْنٍ جَزَّةً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ ٢:

هذا! وفي حديث قدسي قال الله تعالى: أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر. . (٢).

و ﴿ نَفْتُ ﴾ هنا هي النفس المؤمنة المراعية حق الله غير المراثية في جاهرة الأعمال لله، كما «هو العبد يعمل سراً أسره إلى الله لم يعلم به الناس فأسر الله له يوم القيامة قرة أعين (٣).

وفيه عن أنس قال: نزلت فينا معاشر الأنصار كنا نصلي المغرب فلا نرجع إلى رحالنا حتى نصلى العشاء مع النبي ﷺ فنزلت فينا: ﴿نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ...﴾ [السَّجنة: ١٦].

المصدر - أخرج ابن مردويه عن ابن عباس أن النبي الله قال: تتجافى. . . فلما ذكر ذلك جعل الرجل يعتزل فراشه مخافة أن تغلبه عينه فوقتها قبل أن ينام الصغير ويكسل الكبير.

 <sup>(</sup>۲) الدر المنثور ٥: ١٧٦ - أخرج جماعة عن أبي هريرة عن رسول الله الله قال الله تعالى: . . . وروى مثله عنه على سهل بن سعد وأضاف: ثم قرأ: ﴿نَتَجَافَى جُنُويُهُم ﴾ - الآيتين.

وفيه عنه عن رسول الله على قال: والذي نفسي بيده لو أن آخر أهل الجنة رجلاً أضاف آدم فمن دونه ووضع لهم طعاماً وشراباً حتى يخرجوا من عنده لا ينقص ذلك مما أعطاه الله.

 <sup>(</sup>٣) المصدر أخرج جماعة عن جابر بن زيد عن ابن عباس عن النبي ﷺ عن الروح الأمين قال:
 يؤتى بحسنات العبد وسيئاته.. فقلت: أفرأيت قوله: ﴿فَلَا تَعْلَمُ فَقَسُّ...﴾ [السَّجدَة: ١٧]
 قال: هو العبد...

وفيه أخرج جماعة عن المغيرة بن شعبة يرفعه إلى النبي عليه أن موسى عليه سأل ربه فقال: رب أي أهل الجنة أدنى منزلة؟ فقال: رجل يجيء بعد ما دخل أهل الجنة الجنة فيقال له =

ثم ﴿ نَقَسُّ ﴾ نكرة في سوق النفي تستغرق كل نفس، و ﴿ أُخْفِى ﴾ ماضياً دليل صارم أن ﴿ قُرَّةِ أَعَيْنِ ﴾ لهم كائنة معهم في ملكوت أعمالهم يوم الدنيا، وإلّا فكيف ﴿ أُخْفِى ﴾ غير الموجود؟ وذلك من براهين أن الجزاء هو نفس العمل بملكوته، إن خيراً فبفضل الله مزيد، وإن شراً فبعدل الله على قدره ولا يزيد.

و ﴿ مَا ﴾ المجهول لكل نفس تعم كلا الكيف والكم ﴿ مِن قُرَةِ أَعَيْنِ ﴾ و﴿ أَعَيْنِ ﴾ و﴿ أَعَيْنِ ﴾ دون «عينيها» تقرر أن المخفي لكل نفس هو قرة أعين كلّ نفس ﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ﴾ أن زاد الله في ملكوت أعمالهم الصالحة مزيدات ومزيدات.

وإنه تعبير عجيب يشي بمدى الحفاوة الربانية لهؤلاء الأكارم حيث يتولى الله ما يخفيه لهم بنفسه المقدسة إعداد المذخور لهم عنده، الذي لا مطلع لأحد فيه إلّا له، فيظل مستوراً لهم عنده حتى يوم القيامة، ثم يكشف عنه عند لقاءه هناك.

#### ﴿ أَنْهَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَاكَ فَاسِقًا لَّا يَسْتَوْنَ ١٠٠٠ :

استفهام إنكاري عن هذه التسوية الظالمة بين من كان مؤمناً، ومن كان فاسقاً عن الإيمان، لا كل فاسق إذ يجتمع الفسق العملي مع الإيمان، أم في

ادخل فيقول كيف أدخل وقد نزلوا منازلهم وأخذوا أخذاتهم فيقال له: أترضى أن يكون لك مثل ما كان لملك من ملوك الدنيا فيقول: نعم أي رب قد رضيت، فيقال له: فإن لك هذا وعشرة أمثاله معه، فيقول: أي رب رضيت فيقال له: فإن لك مع هذا ما اشتهت نفسك ولذت عينك، فقال موسى عليها أي رب فأي أهل الجنة أرفع منزلة؟ قال: إياها أردت وسأحدثك عنهم إني غرست كرامتهم بيدي وختمت عليها فلا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر قال ومصداق ذلك في كتاب الله تعالى: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْشٌ مَّا أَخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةٍ أَعَيْنِ﴾ [السّجدة: ١٧].

تسوية الجزاء عند البعث (١)، بل ﴿لا يَسْتَوُنَ ﴾ فليكن هناك بعث فيه يحاسبون (٢) ﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا شَعَىٰ ﴾ (٣):

﴿ أَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ جَنَّاتُ ٱلْمَأْوَىٰ نُزُلًّا بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ :

«النزل» ما يعد للنازل، وهو يوم الحساب بين ثواب وعذاب، فنزل الثواب هو للذين آمنوا وعملوا الصالحات ﴿كَانَتْ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلاً﴾ (٤) ونزل العذاب للذين كفروا وعملوا الطالحات: ﴿إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَمُ لِلْكَفِينَ نُزُلاً﴾ (٥) ﴿أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَهُ الزَّقُومِ﴾ (٥).

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَاْوَدِهُمُ النَّاآرُ كُلَمَاۤ أَرَادُوۤاْ أَن يَغَرُبُواْ مِنْهَاۤ أَعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُمۡ ذُوقُواْ عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنتُم بِهِۦ ثُكَذِّبُونَ ۞﴾:

وأخرج مثله ابن إسحاق وابن جرير عن عطاء بن يسار، وابن أبي حاتم عن السدي وعن عبد الرحمن ابن أبي ليلي» أقول: اتفقت كلمة المخرجين حول هذه الآية على ما نقلناه عنهم قولاً واحداً، كما اتفقت روايات أصحابنا في ذلك قولاً واحداً، وقد أنشأ حسان في ذلك شعره:

في علي وفي الوليد قرآناً وعلى مبوء إيماناً كمن كان فاسقاً خوانا وعلى لا شك يجزى جناناً أنزل الله والكتاب عزيز فتبوء الوليد من ذاك فسقا ليس من كان مؤمناً عرف الله سوف يجزي الوليد خزيا ونارا

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥: ١٧٨ عن قتادة في الآية قال: «لا في الدنيا ولا عند الموت ولا في الآخرة».

<sup>(</sup>٢) المصدر أخرج أبو الفرج الأصبهاني في الأغاني والواحدي وابن عدي وأبن مردويه والخطيب وابن عساكر من طرق عن ابن عباس قال: قال الوليد بن عتبة لعلي بن أبي طالب عليه أنا أحد منك سناناً وابسط منك لساناً وأملاً للكتيبة منك فقال علي عليه أسكت فإنما أنت فاسق فنزلت ﴿أَنَمَن كَانَ مُوْمِنًا. . . ﴾ [السَّجدَة: ١٨] يعني بالمؤمن علياً وبالفاسق الوليد بن عقبة بن أبي معيط.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الكهف، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الصافات، الآية: ٦٢.

﴿ فَسَقُوا ﴾ هنا فسق عن كلا الإيمان وعمل الصالحات، فلا تشمل فساق المؤمنين إذ ليسوا من الخالدين أبداً مهما دخلو النار.

و ﴿ كُلُمَا . . ﴾ هنا بيان لأمد الحلود في مأوى النار أنه ما دامت النار: ﴿ . . . فَٱلَّذِينَ كَعَرُواْ قُطِّعَتَ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن أَلِر يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ وَلَيْ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ لَلْكَمِيمُ يُصَهَّرُ بِهِ، مَا فِي بُطُونِهِمْ وَلَلْمُلُودُ ﴿ وَلَمْمُ مَّقَدِيعُ مِنْ حَدِيدِ ﴿ اللَّهِ كُلُمُ مَّقَدِيعُ مِنْ حَدِيدِ ﴾ أَرَادُواْ أَن يَغْرُجُواْ مِنهَا مِنْ غَيِّر أُعِيدُواْ فِيهَا وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَدِيقِ ﴾ (١).

صحيح أن المؤمن العادل لا يسوّى بالمؤمن الفاسق في أية نشأة من النشآت ولكن الفاسق هنا يقابل المؤمن ككلّ، فهو الفاسق عن الإيمان، وكما يؤكده ﴿وَأَمَّا اللَّيِنَ فَسَقُوا فَمَاوَبُهُمُ النَّارُ ﴾ وليست النار مأوى فساق المسلمين خلودا فيها مهما دخلها من يستحقها.

أفهم يستوون هنا ويوم الدين في ميزان الحق والعدل المطلق، كلا «لا يستوون» سواء في عدم البعث لو لم يكن، أم في شرعة الحق يوم الدنيا.

ولا تعني ﴿ كُلُما ﴾ هنا وهناك الكل الأبدي اللانهائي، وإنما هو ما دامت النار، فإذا فنت النار بمن فيها فلا دور لآلية في نفي الخروج وإيجاب الإعادة لمكان نفي الموضوع ناراً وأهل نار.

نعم لو دلت دلالة قاطعة على الأبدية اللانهائية للنار، لصدق الخلود اللانهائي بهذه الصيغة، ولكنما الأدلة عقلية ونقلية تثبت فناء النار بمن فيها، وتصدق على غرارها هذه الشرطية ﴿ كُلُمّا اللّادُوَا أَن يَغَرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيها﴾ وهي بطبيعة الحال ما دام الموضوع.

﴿ وَلَنْذِيفَتَهُم مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ ﴾: «هم» هنا الفاسقون، أوعدهم الله أن يذيقهم من العذاب الأدنى دون

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآيات: ١٩-٢٢.

العذاب الأكبر، فالعذاب الأكبر هو عذاب القيامة دون ريب، فما هو العذاب الأدنى؟

هل هو عذاب القبر (۱)؟ ورجاء الرجوع عن فسقهم فيه غير وارد! أم عذاب في الرجعة ؟ (۲) والمعذبون فيها هم من محض الكفر محضاً ولا رجاء لرجوعه، إلا اشتداد كفره! وعديد من الآيات تحيل الرجوع إلى الحياة الدنيا ﴿ لَعَلِيّ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا نَرَكُنّ ﴾ (۳)! أم هو عذاب الاستئصال لمن يستحقه ؟ ولا مجال للرجوع – إذا – إلى الإيمان فإنه الموت بالعذاب فكيف يرجعون؟! إنه «هي المصائب والأسقام والأنصاب عذاب للمسرف في الدنيا» (٤) «هي لنا زكاة وطهور» (٥) وقد يكون من العذاب الأدنى الدابة والدجال (٢).

فكل عذاب يبقى بعده المعذّب ويرجى رجوعه عن فسقه فهو العذاب الأدنى، ونفس ذلك العذاب حين يشمل المؤمن هو له زكاة وطهور، فأما عذاب الرجعة وعذاب الاستئصال فهما عوان بين العذاب الأدنى والأكبر.

وفي الحق إن العذاب الأدنى رحمة لمن يرجعون عن فسقهم، وللمؤمنين ترفيعاً لدرجاتهم، وزحمة على من لا يرجعون.

 <sup>(</sup>۲) نور الثقلين ٤: ۲۳۱ عن تفسير القمي قال في الآية العذاب الأدنى عذاب الرجعة بالسيف،
 معنى قوله: لعلهم يرجعون - يعني فإنهم يرجعون في الرجعة حتى يعذبوا - أقول و﴿لَمَلَّهُمْ
 يَرْجِعُونِ
 إلسجدة: ۲۱] هي نتيجة ذوق العذاب المترجاة دون العكس المختلق هنا.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٥: ١٧٨ - أخرج ابن مردوية عن أبي إدريس الخولاني قال سألت عبادة بن الصامت عن هذه الآية فقال سألت رسول الله عنها فقال: هي.. قلت: يا رسول الله عنها فقال: هي .. قلت: يا رسول الله عنها فقال: هي الما تنا؟ قال: زكاة وطهور.

<sup>(</sup>٥) المصدر.

<sup>(</sup>٦) المجمع في الآية: والأكثر في الرواية عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ أن العذاب الأدنى الدابة والدجال.

وهكذا يتراءى ظلال الرحمة من وراء العذاب الأدنى، قارعة توقظهم وتستيقظ فطرهم وفكرهم حيث يردهم من أكبر العذاب إلى الصواب والثواب.

كما ويتراءى ذل العذاب الأكبر من وراء العذاب الأدنى لمن ظلم وأعرض:

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَن ذَكِرَ بِنَايَكِ رَبِّهِ ثُرُّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ ﴿ مَا مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ذلك المجرم اللّدود الذي لا ينفعه التبشير، ولا ينذره التنذير، ولا يوقظه العذاب الأدنى دون العذاب الأكبر، بل ويعرض عن آيات ربه إذا ذكّر بها، ﴿إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنفَقِمُونَ﴾ قد نجمع له العذاب الأدنى هنا، إلى الأوسط كعذاب الاستئصال في الرجعة أو قبلها، وفي البرزخ، والأكبر في الأخرى، لأنه بالغ في الظلم بآيات الله أسفل دركاته.

﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ فَلَا تَكُن فِي مِرْيَةِ مِن لِقَاآبِةِ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِيَ الْمُسَرَّةِ مِلَ لَيَالِيَةِ وَجَعَلْنَهُ هُدًى لِبَنِيَ الْمُسَرَّةِ مِلَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ الل

هنا عرض إيتاء الكتاب لموسى تسلية لخاطر النبي المجريح من تكذيب قومه، فلأنه أشبه النبيين به في كتابه وشرعته ورسالته ووحيه، وأنه يصدقه أهل الكتاب كلهم، يأتي هنا بذكره وإيتاءه الكتاب كما آتاه، وجعله هدى لبنى إسرائيل كما جعله هدى للعالمين.

وفي التقاء الرسولين والرسالتين تزول كل مرية من لقاء الله هنا وفي يوم الله، والتفريع في ﴿ فَلَا تَكُن . . . ﴾ على ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا . . . ﴾ يقرّب هذا المعنى بين ما قد يعنى ، فكما الرسالة نفس الرسالة والرسول موسى نفس الرسول محمد على الكتاب الرسالي نفس الكتاب مهما كانا درجات، فاللقاء . – بفس اللقاء، كل يلاقي ربه بما تأذى في سبيله، وتصبّر على عبأه وحمله في حملها .

وأما لقاءه موسى ليلة المعراج أم بعد الموت، ولقاء موسى إياه كذلك، فلا صلة له بإيتاء موسى الكتاب، إذ ليس لزامه ذلك اللقاء، بل هو لقاء الله المذكور في كل كتابات السماء، وكتاب موسى نموذج بارز منها قبل القرآن، فليقرن بالقرآن كما قرن نبيه بنبيّ القرآن، والتشابه بينهما في القضايا الرسولية والرسالية اكثر من كافة المرسلين.

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةً يَهْدُونَ بِأُمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواۚ وَكَاثُواْ بِعَايَلِنَا يُوقِنُونَ ٢٠٠

﴿ وَيَحْمَلُنَا مِنْهُمْ ﴾ بني إسرائيل ﴿ أَيِمَةَ ﴾ رسلاً ﴿ يَهْدُونَ يِأْمَرِنَا ﴾ تكويناً وتشريعاً ، فإنهم حملة أمر الله ، ويهدون دلالة وإيصالاً إلى الهدى بأمر الله ﴿ لَمَّا صَبَرُوا ۚ ﴾ فالصبر في قضايا الإيمان على رزاياه هو من معدّات الإمامة والهداية بأمر الله كما ﴿ وَكَانُوا يَاكِنَيْنَا يُوقِنُونَ ﴾ .

فالإيقان بآيات الله، والصبر في مسير الإيقان ومصيره، هما جناحان يطير بهما صاحبه إلى سماء الرحمة الربانية حتى يصير إماماً للناس.

وكلما ازداد الابتلاء في الله، والنجاح فيه تجاه أمر الله، اتسمت دائرة الإمامة وازدادت قوة وبهورا وكما في إبراهيم: ﴿وَإِذِ اَبْتَكَىٰ إِبْرَهِمَ رَيُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَاتَمَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا...﴾ (١) وكذلك من ذرية إبراهيم حسب درجاتهم ﴿وَجَعَلْنَهُمُ أَيِّمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَتِ وَإِقَامَ الْعَمَلُوةِ وَإِيْنَاهُمُ الْخَيْرَتِ وَإِقَامَ الشَّلُوةِ وَإِيْنَاءَ الزَّكُوةِ وَكَانُوا لَنَا عَلِينِ ﴾ (٢) وأفضل الأثمة في ذريته هو الرسول محمد على وقد جعله الله إماماً عليه وعلى كافة الأثمة رسلاً ونبيين وسواهم من المعصومين (٣).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٧٣.

<sup>&</sup>quot;٢) نور الثقلين ٤: ٢٣٢ في أصول الكافي بسند متصل عن حفص بن غياث قال قال أبو عبد الله عليه في حفص أن من صبر صبراً قليلاً وأن من جزع جزعاً قليلاً ثم قال: عليك بالصبر في جميع أمورك فإن الله عليه بعث محمداً عليه فأمره بالصبر والرفق - إلى قوله – فصبر =

﴿وَيَحَعَلْنَا مِنْهُمْ ... بِأَمْرِنَا ﴾ دليل صارم لا مرد له أن الإمامة ليست إلّا بجعل الله، كما الهداية من الإمام ليست إلّا بأمر الله «لا بأمر الناس يقدمون أمر الله قبل أمرهم وحكم الله قبل حكمهم»(١) وتأويل هذه الآية يأتي في أئمة المسلمين بعد الرسول على بأحرى وأولى لأنهم أعلى منهم وأقوى.

﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ يَقْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ ﴾:

طمأنة أخرى لقلبه المترجرج الجريح من بأس قومه الألداء، ﴿إِنَّ رَبَّكَ﴾ الذي رباك بهذه التربية الفائقة الرسالية ﴿يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ ﴾ أولاء المختلفين في الحق الذي آتيناك ﴿يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ فصلاً واضحاً ناصعاً لا ريب فيه ولا شك يعتريه، واقعاً لا قبل له، مهما فصل هنا بينهم بآياته البينات، ولكنهم ﴿كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ وأما هناك ففيه فصل القضاء الحاسم حيث يزيل كل الخلافات والاختلافات فيعلمون أن الله هو الحق المبين.

﴿ أُوَلَمْ يَهْدِ لَمُتُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمُّ إِنَّ فِي وَلَكِنِهِمُّ إِنَّ فِي وَلَكِنَ مِنْ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمُّ إِنَّ فِي وَلِكَ لَآئِكَ يَشْمَعُونَ ﴾:

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٣٣٣ عن تفسير القمي بسند عن جعفر محمد عن أبيه عن آبائه عليه قال: الأثمة في كتاب الله إمامان: قال الله تعالى: ﴿ وَيَحَمَلْنَا مِنْهُمْ آبِمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ [السَّجنة: ٢٤] لا بأمر الناس...

إذاً لم يهد لهم إنذار المنذرين ﴿ أَوَلَمْ يَهْدِ لَمُمْ ﴾ ذلك الواقع المبين: ﴿ كُمْ أَهْلَكُنَّا مِن قَبْلِهِم مِن الْقُرُونِ ﴾ الماضية المكذبة بآياتنا، وهم الآن ﴿ يَمْ شُونَ فِي مَسْكِنِهِمْ ﴾ - ﴿ فَنِلْكَ مَسْكِنَهُمْ لَرَ تُسْكَن مِنْ بَقْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (١) حيث ﴿ وَسَكَنتُمْ فِي مَسْكِنِ اللَّذِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ وَتَبَيَّكَ لَكُمْ كُن فَكُنا حيث ﴿ وَسَكَنتُمْ فِي مَسْكِنِ اللَّذِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ وَتَبَيَّكَ لَكُمْ كُن فَكُنا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ الْأَمْثَالَ ﴾ (٢).

﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ ﴾ السير الماشي والمشي الساير المبصر ﴿ لَالْيَاتِ ﴾ لقوم يبصرون ﴿ أَفَلًا يَسْمَعُونَ ﴾ إلى هذه الذكريات:

سمع الاتعاظ الإيقاظ؟. أم لا يسمعون إلى أخبار الهلكى في القرون التي مضت؟ وإذا لم يروا إلى الموتى كيف تحيى يوم الأخرى فجولة في الأرض الميتة حين تدب فيها الحياة:

﴿ أَوَلَمْ بَرُوا أَنَا نَسُوقُ الْمَآءَ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ، زَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ أَقَامُهُمْ وَأَفَاهُمُمْ أَفَلًا يُبْصِرُونَ ۞ :

﴿ ٱلأَرْضِ ٱلْجُرُزِ ﴾ هي الخاوية عن الإنبات الخالية عن النبات لعدم الماء، ثم ﴿ أَنَا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ ﴾ سوقاً جوياً، أم برياً من ظاهر الأرض أم باطنها ﴿ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ ﴾ فلما اجتمع الماء الميت مع الأرض الميتة ﴿ فَنَخْرِجُ بِهِ ِ لَهُ الْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ ﴾ فلما اجتمع الماء الميت مع الأرض الميتة ﴿ فَنَخْرِجُ بِهِ ِ لَهُ الْأَرْضِ اللَّهُمُ مَا أَنْكُمُهُمْ وَأَنْفُهُمْ أَفَلًا يُبْصِرُونَ ﴾ وقا من جمع هذين الميتين ﴿ وَأَكْلُ مِنْهُ أَنْعَنْهُمْ وَأَنْفُهُمْ أَفَلًا يُبْصِرُونَ ﴾ ذلك الإحياء المتواتر ليل نهار.

فهذه الأرض الميتة الجافة البور، هم يرونها يسوق الله إليها الماء المندي المحيي، فإذا هي ممرعة بالزرع ممتّعة بالحياة، مما يفتح نوافذ القلب المغلقة لاستجلاء الحياة بعد الممات، وتجيش مشاعر الإنسان تقبّل تلك الحياة واستقبالها بعد الممات!:

<sup>(</sup>١) سورة القصص، الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>۲) سورة إبراهيم، الآية: ٤٥.

كذلك الله يسوق ماء الحياة إلى أرض الأبدان البالية الجرز فيحييها ويخرج بذلك زرع الأعمال صالحة وطالحة يوم يقوم الحساب، وهو يوم الفتح للذين آمنوا وانهزام الذين كفروا.

## ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَىٰ هَلَا الْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ ١

وما أحمقهم حجة لتكذيب يوم الفتح أن يخبرهم المؤمنون به بمتاه، بعدما ثبت أصله ومداه! فهل يصح في قياسهم نكران الولادة للمواليد الذين لا يعلمون متى ولدوا، أم نكران موتهم إذ لا يعلمون متى يموتون؟ وأيّة صلة بين العلم بمتى يوم الفتح وتصديقه!

وقد يعم ﴿يَوْمَ ٱلْفَتْحِ﴾ يوم عذاب الاستئصال قبل الرجعة (١) أم فيها، حيث الإيمان عند رؤية البأس لم يكن ينفعهم: ﴿فَلَمَّا رَأَوَا بَأْسَنَا قَالُوَا ءَامَنَا بِاللّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمَّ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيكُنْهُمْ لَمَّا رَأَوَا بَأْسَنَا سُئَتَ اللّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ وَهَا لَكَ اللّهِ اللّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ ﴿ وَهَا لَكُنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِل

ولقد سمي انتصار الحق بالفتح أياً كان وأيان: ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ يُسَرِعُوكَ فِيمٍ يَقُولُونَ نَخْشَىٰ أَن تُعِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى اللهُ أَن يَأْتِي بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ يَنْ عَنْمُ يُسَرِعُوكَ فِيمِ يَقُولُونَ نَخْشَىٰ أَن تُعِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى اللهُ أَن يَأْتِي بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ يَنْ عَيْمُ بِعِنَ عَنْمُ اللهُ وَمَن مَعَمُ فِي عَنْ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ وَمَن مَعَمُ فِي اللهُ وَمَن مَعَمُ فِي اللهُ وَمِن مَعَمُ فِي اللهُ وَمِن مَعَمُ فِي اللهُ وَمِن مَعَمُ اللهُ وَمَن مَعَمُ فِي اللهُ وَمَن مَعَمُ فِي اللهُ وَمِن مَعْمُ فِي اللهُ وَمِن اللهُ وَمِن مَعْمُ فِي اللهُ وَمِن مَعْمُ فِي اللهُ وَمَن مَعْمُ فِي اللهُ وَمِن اللهُ وَمِنْ وَاللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهِ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهِ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ الللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ الللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ الللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) نور الثقلين ٤: ٢٣٣ عن تفسير القمي قال قال في الآية: هو مثل ضربه الله عَمَلُكُ في الرجعة والقائم عَلَيْكُ فلما أخبرهم رسول الله عَلَيْكُ بخبر الرجعة قالوا متى هذا الفتح إن كنتم صادقين، فقال الله عَمَلُكُ : ﴿ قُلْ يَوْمَ ٱلْفَتْحِ ﴾ [السّجدَة: ٢٩]. . .

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآيتان: ٨٤، ٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، الآيات: ١١٧-١٢٠.

ثم الفتح ككل يعم الفتح العرفي والواقعي، أنهم سوف يعلمون حق الله، ويبتلون بنكرانه حقه من ذي قبل، حيث الفتح هو فصل القضاء الحاسم بين المتخاصمين.

# ﴿ قُلْ يَوْمَ ٱلْفَتْحِ لَا يَنفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِيمَنْهُمْ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ۞ :

﴿ قُلُ ﴾ ماذا ينفعهم متاه وهم ليسوا ليؤمنوا به حتى متاه، ثم ﴿ يَوْمَ الْفَتْحِ ﴾ إذا وقع، عرفوا متاه من ذي قبل أم لم يعرفوا ﴿ لَا يَنفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا الْفَتْحِ ﴾ إذا وقع، عرفوا متاه من ذي قبل أم لم يعرفوا ﴿ لَا يَنفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا الله عَنفُونَ عَن إِيمَانُهُم ﴾ هناك ﴿ وَلَا هُمْ يُنظّرُونَ ﴾ أن يقولوا آمناً، وإذا أنظروا فلا ينظرون عن عذابه.

## ﴿ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَأَنْظِرْ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ ۞ ﴿:

﴿ فَأَعْرِضَ عَنْهُم ﴾ أن تواجههم بعد في حجاج ما دام كله لجاج بعد أن نفضت يدك من أمرهم وإمرهم، فدعهم لمصيرهم المنتظر، يوم الفتح ﴿ إِنَّهُم مُنتَظِرُونَ ﴾ وأين انتظار من انتظار، أنت تنتظر رحمة ربك وهم منتظرون عذابه!.



الفهرس الفهرس

# الفهرس

#### تتمة سورة القصص

سورة القصص، الآيات: ٤٣ - ٥٦ .....

| **            | سورة القصص، الآيات: ٥٧ – ٧٥    |  |
|---------------|--------------------------------|--|
| ٤٢            | سورة القصص، الآيات: ٧٦ – ٨٨    |  |
| سورة العنكبوت |                                |  |
| ٧٣            | سورة العنكبوت، الآيات: ١ – ١٣  |  |
| 47            | سورة العنكبوت، الآيات: ١٤ – ٢٧ |  |
| 114           | سورة العنكبوت، الآيات: ٢٨ – ٤٠ |  |
| 177           | سورة العنكبوت، الآيات: ٤١ – ٦٩ |  |
| 140           | نسوج العناكب                   |  |
| 177           | العنكبوت البناء                |  |

| سورة الروم  |                              |  |
|-------------|------------------------------|--|
| 171         | سورة الروم، الآيات: ١- ١٨    |  |
| ۱۸۸         | سورة الروم، الآيات: ١٩ – ٢٩  |  |
| ۲۰۵         | سورة الروم، الآيات: ٣٠ – ٤٥  |  |
| 478         | حب الكمال المطلق             |  |
| 707         | سورة الروم، الآيات: ٤٦ – ٦٠  |  |
| 470         | سورة لقمان، الآيات: ١١١      |  |
| 440         | سورة لقمان، الآيات: ١٢ – ١٩  |  |
| <b>797</b>  | سورة لقمان، الآيات: ٢٠ – ٣٤  |  |
| سورة السجدة |                              |  |
| ٣١٥         | سورة السجدة، الآيات: ١ – ١٤  |  |
| ٣٤٠         | سورة السجدة، الآيات: ١٥ – ٣٠ |  |

عناكب البساتين ......